KELAJAK SARI YANGI O ZBEKISTON:
ILM-FAN, TEXNOLOGIYA VA TA'LIM

IBN XALDUN FALSAFASIDA ASABIYYA NAZARIYASI VA
UNING IJTIMOIY-FALSAFIY TALQINI

Ochilov Baxtiyor Shuhrat o°g‘li

Navoiy inovatsiyalar univeristeti “

Ijtimoiy-gumanitar fanlar kafedrasi” o‘qituvchisi

+99893 305 62 27

Annotatsiya: Ushbu magolada Ibn Xaldunning tarixiy metodologiyasi

va uning “umron” nazariyasining shakllanishi falsafiy va tarixiy nuqtai

nazardan tahlil qilinadi. Aynigsa, tarixiy xabarlarning ishonchliligini

tekshirish mezonlari hamda ularning ijtimoiy va madaniy sharoitlarga mos

kelishi masalasiga alohida e’tibor qaratiladi. Tadqiqotda Ibn Xaldun

yondashuvi tarixshunoslikni subyektiv rivoyatlardan chigarib, uni jamiyat

gonuniyatlariga asoslangan ob’ektiv fan darajasiga ko‘targani ta’kidlanadi.

Xulosa qgismida esa Ibn Xaldun g‘oyalari Sharq tafakkuri va G‘arb tarix
falsafasi o‘rtasidagi nazariy ko‘prik sifatida baholanadi.

Kalit so‘zlar: lbn Xaldun, asabiyya, jamiyat, birdamlik, davlat,

sotsiologiya, falsafa, globallashuv, mintagaviy integratsiya.

TEOPUSI ACABUHHN B ®UJIOCODPUHN UBH XAJIIYHA U EE
COINUAJIBHO-OUNJTOCOPCKAA UHTEPIIPETALIUA

AHHOTamusA: B JaHHOM CTaThe pPACCMATPUBACTCS HMCTOPUYECKAs

Metonosioruss MOH XanmayHa u (GOpMHUpOBaHUE €ro TEOPUH «yMpaH» C

bunocodckoit u ucropuueckor Touek 3penus. Ocoboe BHUMaHUE YIEISIETCs
KPUTEPUSM TPOBEPKH JOCTOBEPHOCTH HCTOPUUYECKUX COOOIICHUH M UX
COOTBETCTBHIO COITMATBHBIM M KyJIbTYPHBIM ycioBusiM. [ToguepkuBaerc

MOAXO/ MBICIUTENS BBIBENI HCTOpHOTpaduio 3a Tpenensl cyon

Noyabr 2025 a4



I KELAJAK SARI YANGI O ZBEKISTON:
ILM-FAN, TEXNOLOGIYA VA TA'LIM

30B, TMpeBpaTHB €€ B OOBEKTUBHYIO HAayKy, OCHOBAHHYIO Ha
3aKOHOMEPHOCTSX obOmiecTBa. B 3akimouenne noka3zaHo 3HaueHue ujed MOH
XantyHa Kak TEOPETHYECKOTO MOCTA MEXAY BOCTOYHOW MBICIIBIO U 3aI1aTHON

dunocodueit ucropuu.

KiarwueBsble ciaoBa: M6H XamayH, acaOus, 0OIIECTBO, COJUIAPHOCTD,
rocyJIapcTBO, couuojiorus, ¢uiaocodus, riaodanuzaius, peruoHaJbHAs

HHTCTPAHA

THE THEORY OF ASABIYYA IN IBN KHALDUN’S
PHILOSOPHY AND ITS SOCIO-PHILOSOPHICAL
INTERPRETATION

Abstract: This article examines Ibn Khaldun’s historical methodology
and the formation of his “umran” theory from both philosophical and
historical perspectives. Special emphasis is placed on the criteria for verifying
the reliability of historical reports and their consistency with social and
cultural contexts. The study highlights how Ibn Khaldun’s approach elevated
historiography beyond subjective narratives, transforming it into an objective
science grounded in social laws. Finally, his ideas are evaluated as a
theoretical bridge between Eastern thought and Western philosophy of
history.

Keywords: Ibn Khaldun, asabiyya, society, solidarity, state, sociology,
philosophy, globalization, regional integration.

Tarixiy vogealarni ilmiy nugtai nazardan tadqiq gilish jarayonida eng

muhim masalalardan biri — xabarlarning ishonchliligi va ularning ijtimoiy
hagigatga muvofigligini aniglashdir. Mazkur yondashuv tarix falsafasi,
metodologiyasi va ijtimoiy tafakkurda yangicha bosgichni boshlab berdi. 1bn

Xaldun ushbu jarayonni “umron” tushunchasi orqali nazariy asosga

Noyabr 2025 45



I KELAJAK SARI YANGI O ZBEKISTON:
ILM-FAN, TEXNOLOGIYA VA TA'LIM

ob’ektiv qonuniyatlarga tayangan ilmiy fan sifatida shakllantirdi. Shu
o1s uning qarashlari nafagat o‘z davri, balki keyingi ilmiy an’analar uchun

ham muhim epistemologik ahamiyat kasb etadi.

Tarixiy voqealar haqidagi ma’lumotlarning haqiqat va ishonchliligini
belgilashda e’tiborga olinishi lozim bo‘lgan eng muhim talab shundan
iboratki, ular mavjud bo‘lgan umumiy sharoitlarga muvofiq kelishi kerak(1).
Bu tamoyil tarix falsafasi va metodologiyasining poydevorini tashkil etadi.
Chunki tarixiy xabarlarni tekshirishda fagat rivoyatchilarning shaxsiy
halolligi emas, balki ularning xabarlari tarixiy, ijtimoiy va iqtisodiy sharoitga
mos keladimi yoki yo‘qmi — ana shu jihat ham muhim ahamiyat kasb etadi.
Shu nuqtai nazardan garaganda, Ibn Xaldun “umron” nazariyasini yaratish
orqali tarixiy ma’lumotlarni tekshirishning universal mezonini belgilab berdi.
Bu yondashuvni zamonaviy tarixshunoslikda qo‘llaniladigan kontekstual

tahlil metodi bilan asoslash mumkin.

Mutafakkir, har ganday xabar gilingan vogea yoki hodisaning aslida
sodir bo‘lishi mumkin yoki mumkin emasligini tekshirish zarurligini
ta’kitlaydi(2). Bu esa shaxsiy rivoyatchilarni tanqid gilishdan ko‘ra muhimroq
va ustunroqdir. Chunki shaxsiy manbalarni tekshirish faqat “kim aytdi?”
savoliga javob beradi, lekin “nima bo‘ldi?”” degan asosiy savolga javob topish
uchun ijtimoiy sharoitlarni ham hisobga olish lozim. lIbn Xaldun bu bilan
tarixiy bilimni subyektiv rivoyatlar darajasidan olib chigib, uni ijtimoiy
gonuniyatlarga tayangan ob’ektiv fanga aylantira oldi. Bundan ko‘rinadiki,
tarixiy xabarlarning to‘g‘ri yoki noto‘g‘riligini aniglashda normativ mezon
shundan iborat bo‘ladiki, ular insonlarning 1jtimoiy tashkiloti, ya’ni umron va
madaniyat qonuniyatlari bilan uyg‘un yoki zid keladimi — ana shu jihat
tekshiriladi(3). Bu metodologiya zamonaviy tarixiy-sotsiologik tadgiqotlarda
ham dolzarbdir. Chunki har qanday voqgea o‘z zamonasi va muhitidan uzilib

tushunilmaydi; u ijtimoiy, siyosiy va madaniy strukturalar bilan bog

Noyabr 2025 46




I KELAJAK SARI YANGI O ZBEKISTON:
ILM-FAN, TEXNOLOGIYA VA TA'LIM

etilishi lozim. Ushbu jarayonda biz sivilizatsiya mohiyatidan ajralmas
o'lgan zaruriy shart-sharoitlarni, tasodifiy va doimiy bo‘lmagan omillarni
hamda sivilizatsiya tabiatiga hech gachon mos kelmaydigan narsalarni
farglashimiz kerak(4). Ibn Xaldun bu jihatdan hozirgi strukturaviy-
funksionalizmga yaqin turadi: u jamiyatni tashkil etuvchi asosiy institutlarni —
hokimiyat, iqtisod, din, hunar, ilm — tarixiy vogealarning hagigatini tekshirish
mezonlari sifatida belgilaydi. Shunday yo‘l bilan bizda tarixiy xabarlarni
haqqoniylik yoki yolg‘onlik mezonlari asosida baholashning mantiqiy usuli
yuzaga keladi. Bu esa tarixchilar uchun ishonchli mezon bo‘lib xizmat qiladi
va ularni haqgigat yo‘liga boshlaydi(5). Shu bois Ibn Xaldun tarixiy
vogealarning o‘zaro bog‘ligligi va ichki qonuniyatlariga urg‘u berib, tarixni
shunchaki xronologik hodisalar yig‘indisi emas, balki sabab-oqibat alogalari

bilan izchil ijtimoiy jarayon sifatida talqin gilib o‘tadi.

Mazkur asarning birinchi kitobi ana shu magsadga bag‘ishlangan.
Chunki u o‘ziga xos obyektga — inson sivilizatsiyasi va ijtimoiy tashkilotga
ega bo‘lgan mustaqil fan sifatida qaralishi mumkin(6). Ibn Xaldun shu bilan
tarixshunoslikni mustagil ilmiy sohaga aylantirdi. Uning nazariy qarashlari
keyinchalik Yevropa tarix falsafasida, xususan Viko, Monteskye va Hegel

konsepsiyalarida ham oz aksini topganini kuzatish mumkin.

Shuningdek, uning o‘ziga xos masalalari ham mavjud bo‘lib, ular
sivilizatsiya mohiyatiga bog‘lanadigan turli shart-sharoitlarni izohlab o‘tadi.
Shunday qilib, bu fan o‘z tuzilishi jihatidan boshqa barcha fanlarga
o‘xshashdir — xoh ular an’anaviy bo‘lsin, xoh aqliy-intellektual bo‘lsin(7).

Ibn Xaldun shu o‘rinda fanlarning umumiy strukturasi haqida ham fikr

yuritadi va “umron”ni boshqa fanlardan ajratib turadigan jihat — uning
jamiyatning ichki qonuniyatlariga tayanishi ekanini ta’kidlaydi. Arab dunyosi
igtisodiy tarixchisi Charles P. lIssavi esa o‘zining Ibn Xaldunnin

“Mugaddima”sidan tanlangan parchalar asarida mutafakkirning “u

Noyabr 2025 a7



v

KELAJAK SARI YANGI O ZBEKISTON:
ILM-FAN, TEXNOLOGIYA VA TA'LIM

gi garashlari quydagicha izohlaydi: “Ma’lum bo‘lishi lozimki, mazkur
Mavzu muhokamasi mutlaqo yangicha, g‘ayrioddiy va nihoyatda foydalidir.
Unga chuqur ilmiy tadqiqot yo‘l ochdi. Bu masala na ritorikaga, ya’ni
Aristotelning “Organon”ida bayon gilingan mantigiy fanlardan biriga kiradi,
na siyosatga kiradi. Aslida, bu mutlago yangi ilmiy sohaga o‘xshaydi. Bu

jihat bilan Ibn Xaldun ilmiy tarixshunoslikning asoschisi sifatida garaladi(8).

Shu bilan birga, ayrim olimlarning asarlarida bu masalaga yaqin ayrim
fikrlarni  ham uchratishimiz  mumkin: payg‘ambarlikning zarurligini
isbotlashga doir dalillarda odamlarning bir-biri bilan hamkorlikda yashashlari
va shu sababli ularni boshgaruvchi shaxsga ehtiyoj sezilishi hagida fikr
yuritilgan(9). Demak, Ibn Xaldun g‘oyalari mutlaqo havodan yaratilmagan,
balki avvalgi an’analar bilan uzviy bog‘langan holda yangicha metodologik

darajaga ko‘tarilgan.

Bundan tashqari, ayrim donishmandlarning nutglarida ham mazkur
masalaga oid fikrlarni uchratamiz. Masalan, al-Mas’udiyning “Boyqush
haqidagi hikoya”sida Mobedon Bahrom ibn Bahronga shunday degan(10).
Xuddi shunday, Anushirvon ham hukmronlik, lashkar, moliya, soliglar,
dehqgonchilik va adolat o‘rtasidagi bog‘liglikni izohlagan(12). Aristotelga
nisbat berilgan va keng tarqalgan “Siyosat kitobi”da ham mazkur masalaga
oid ko‘plab mulohazalar uchraydi'2. Ammo Ibn Xaldunning tahlillari bu
jumlalarni izohlaydigan mukammal, asoslangan va dalillangan sharhdir(13).
U faqat siyosiy yoki falsafiy mulohazalar bilan cheklanib golmay, ularni
jamiyat hayoti qonuniyatlari bilan bog‘lab, bir butun ilmiy konsepsiya

darajasiga ko‘tardi. Aytish joizki, Ibn Xaldun o‘z asarini qat’iy ilmiy mantiq

asosida qurib, ijtimoiy jarayonlarni bir-biriga bog‘liq bo‘lgan, izchil nazariy
tizimda sharhlagan. Bu yondashuvi bilan nafagat Sharq tafakkurida, balki

umumbashariy ilmiy merosda ham o‘ziga xos mavqgeyni egalladi.

Noyabr 2025 48



I KELAJAK SARI YANGI O ZBEKISTON:
ILM-FAN, TEXNOLOGIYA VA TA'LIM

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati

1. Ibn Xaldun. Al-Mugaddima. Bayrut: Dar al-Fikr, 2004. — B. 45-47.

2. Gellner, Ernest. Muslim Society. Cambridge: Cambridge University
Press, 1981. — P. 23-28.

3. ®omuna Jlapesa BragumuposHa. Biacte u rocynapctBo B unocoduu
N6u Xanbayna. Mocksa, 2003. — Ctp. 16.

4, Al-Azmeh, Aziz. Ibn Khaldun: An Essay in Reinterpretation.
Budapest: Central European University Press, 2003. — P. 64—70.

S. XomxkaeB, Mancyp. HMOH XangyHHUHT WXTHMOUU-(ancaduii
kapanutapu. Tomkent: ®an, 1998. — b. 112-118.

6. Mahdi, Muhsin. Ibn Khaldun’s Philosophy of History: A Study in the
Philosophic Foundation of the Science of Culture. London: Routledge, 2015.
—P. 75-83.

7. Caitpunnunos, 1. Mo Xannyn Ba Illapk dancadacu Tapuxuma
yHUHT YpHU. Tomkent: Yuusepcuret Hampuétu, 2010. — b. 56-61.

8. Issawi, Charles. An Arab Philosophy of History: Selections from the
Prolegomena of Ibn Khaldun. London: John Murray, 1967. — P. 41-46.

Q. Xyceitn, M. Mon Xanayn: tapux Ba (ancada yirynnuru. Koxupa,
2001. - b. 77-82.

10. Laroui, Abdallah. The History of the Maghrib: An Interpretive Essay.
Princeton: Princeton University Press, 1977. — P. 91-95.

11. Baali, Fuad. Society, State and Urbanism: Ibn Khaldun’s Sociological
Thought. Albany: State University of New York Press, 1988. — P. 53-59.

12. boGoer, A. Illapkx wxrtumounit Tadakkypu Ba WOH Xammyn.
Camapkana: Cam1V, 2007. — b. 134-139.

13. Rosenthal, Franz. The Mugaddimah: An Introduction to History. Vol.
1-3. Princeton: Princeton University Press, 1967. — P. 22-30.

Noyabr 2025 49



