Modern education and development | 5 ¢y .-

MAVZU: ZAMONAVIY FALSAFADA HAYOL VA REALLIK
O'RTASIDAGI CHEGARA

Abdujalilova Gulsevar
Toshkent davlat tibbiyot universitetil-kurs
2- Davolash fakulteti 112-A guruh Talabasi
IImiy rahbar: Xudoyberdiyev Rashid

Annotatsiya: Ushbu maqolada zamonaviy falsafada hayol (fantaziya) va
reallik o ‘rtasidagi chegaraning buzilishi, ularning o ‘zaro uyg ‘unlashuvi va falsafiy
talgini tahlil gilinadi. Axborot texnologiyalari, ommaviy madaniyat va ragamli
muhitning rivojlanishi natijasida inson tafakkurida reallik va hayol mahsulotlarini
farglash tobora murakkablashib bormogda. Magolada bu jarayonning ontologik,
gnoseologik va sotsiokulturny jihatlari ko rib chiqilib, postmodern falsafadagi
“simulyakrum”, “virtual haqiqat” va “giperraliklik” kabi konsepsiyalar asosida
izoh beriladi. Aynigsa, J. Bodriyar, M. Fuko, G. Debor va J.-F. Lyotar kabi
faylasuflarning nazariyalari asosida hayol va reallik o ‘rtasidagi chegaraning
yo ‘qolishi zamonaviy insonning dunyoqarashi va o zini anglashiga ganday ta’sir
gilayotgani yoritiladi. Natijada, magola zamonaviy falsafada hayol va reallik
o ‘rtasidagi dialektik munosabatni ochib berib, inson tafakkurining yangi — ragamli,
simulyativ bosqichini falsafiy jihatdan tushuntirishga garatiladi.

Kalit so‘zlar: hayol, reallik, falsafa, postmodernizm, simulyakrum,
giperraliklik, virtual hagigat, ragamli madaniyat, texnologiya, ong, idrok, tasavvur,
ong osti, ijtimoiy konstruksiya, haqigat nisbiyligi, axborot jamiyati, media-
madaniyat, sun’iy intellekt, texnomadaniyat, identifikatsiya, zamonaviy tafakkur,
gnoseologiya, ontologiya, semiotika, dekonstruksiya, madaniy simvolizm, Bodriyar,
Lyotar, Fuko, Derrida, psixologik reallik.

Kirish

Buinyck scypuana No-40



. ISSN:
Modern education and development | ;. ...

Zamonaviy davr falsafasi inson ongining murakkab va ko‘p qirrali tabiatini
chuqur tahlil etishga intilmogda. Aynigsa, texnologik taraggiyot, axborot
ogimlarining keskin ortishi va ragamli madaniyatning shakllanishi natijasida hayol
(fantaziya) va reallik o‘rtasidagi chegaralar tobora noaniq bo‘lib bormoqda. Bugungi
kunda inson nafaqat real vogelikni, balki virtual, sun’iy va simulyatsiyalangan
muhitni ham o‘z hayotining ajralmas qismi sifatida gabul gilmoqda. Shu jarayon
falsafa oldiga yangi savollarni qo‘ymoqda: reallik nima? hayolning chegarasi
gayerda tugaydi? insonning tasavvur mahsuloti bilan real borligni ganday farglash
mumkin?

Postmodern falsafa bu savollarga javob izlar ekan, hagigatning yagona shakli
yo‘qligini, borligning turli qatlamlari — real, simulyatsiyalangan va tasavvuriy
shakllari o‘zaro kirishib ketganini ta’kidlaydi. J. Bodriyar, M. Fuko, J.-F. Lyotar va
J. Derrida kabi mutafakkirlar bu hodisani “simulyakrumlar davri”, “giperraliklik”
yoki “virtual mavjudlik” sifatida izohlaydilar. Ularning nazarida, zamonaviy inson
hayol mahsulotlarini real vogelik sifatida gabul giladigan darajada axborot va
texnologik muhitga bog‘lanib qolgan.

Shu sababli, zamonaviy falsafada hayol va reallik o‘rtasidagi chegara faqat
gnoseologik masala emas, balki ontologik va madaniy muammo sifatida ham
garaladi. Magolada ushbu chegara buzilishining falsafiy mohiyati, uning inson
tafakkuri, axloqi va ijtimoiy hayotga ta’siri tahlil gilinadi. Shu orqali ragamli asr
sharoitida insonning borligni idrok etish shakllari qayta ko‘rib chiqilib, hayol va
reallik o‘rtasidagi dialektik bog‘liglik falsafiy nuqtai nazardan yoritiladi.

1. Hayol va reallik tushunchalarining falsafiy mazmuni

Hayol (fantaziya) va reallik inson tafakkurining ikki asosiy, ammo murakkab
o‘zaro munosabatga ega kategoriyalaridir. Falsafiy nuqtai nazardan hayol inson
ongining ijodiy, intuitiv va estetik faoliyati mahsuli bo‘lib, u vogelikni gayta tasavvur
gilish, uni yangi shaklda yaratish imkonini beradi. Reallik esa — inson idroki va

tajribasidan mustaqil mavjud bo‘lgan obyektiv borligni anglatadi. Shu bois, falsafada

hayol sub’yektiv, reallik esa obyektiv asosga ega dek

Buinyck scypuana No-40



Modern education and development | ;ro s

rivojlanishi davomida bu ikki hodisa o‘rtasidagi chegara tobora nisbiylashib, ular
o‘zaro bir-birini to‘ldiruvchi tushunchalarga aylangan.

Antik davr faylasuflari, xususan, Platon hayolni “soya” darajasidagi bilish
shakli sifatida talqin qilgan. Uning “G‘or afsonasi”’da hayol real haqiqatni aks ettira
olmagan, fagat uning in’ikosi sifatida ko‘rsatiladi. Aristotel esa hayolni idrok va aql
orasidagi bog‘lovchi bo‘g‘in deb bilib, u orqali inson abstrakt tushunchalarga
erishishini ta’kidlagan. O‘rta asr falsafasida hayol ilohiy haqiqatga olib boruvchi
vosita sifatida baholangan bo‘lsa, yangi davr faylasuflari — Dekart, Kant va Gegel
hayolni bilish jarayonining ajralmas elementi sifatida ko‘rib chiqadilar. Ayniqsa, I.
Kant “Tasavvurning transsendental sintetik funksiyasi” haqida so‘z yuritib, hayolni
inson tafakkurining faol yaratuvchi kuchi sifatida talgin etadi.

Reallik esa falsafada doimo bilishning mezoni sifatida garalgan. Biroq
zamonaviy tafakkur, aynigsa fenomenologiya va ekzistensializm yo‘nalishlarida
reallik sub’yektiv idrok bilan chambarchas bog‘liqligi ta’kidlanadi. E. Gusserl
reallikni “ongda berilgan hodisa” deb, uni idrok subyekti orqali mavjud deb
hisoblaydi. Shu tarzda, hayol va reallik o‘rtasidagi munosabat endi garama-garshilik
emas, balki insonning borligni anglashdagi ikki xil darajasi sifatida talgin gilinadi.

2. Modern va postmodern tafakkurda hayol va reallik chegarasining
o‘zgarishi

Modern davr falsafasi (XV11-XIX asrlar) inson tafakkurini ratsional asosga
qurishga intilgan bo‘lib, unda reallikning markaziy o‘rni aql, tajriba va ilmiy bilishga
berilgan edi. R. Dekartning “Men o‘ylayman, demak, mavjudman” degan mashhur
tamoyili aynan inson tafakkuri va ongini reallikning yagona ishonchli mezoni
sifatida e’tirof etadi. Bu davrda hayol (fantaziya) odatda bilish jarayonining ikkinchi
darajali unsuri, ilmiy aniqlikka to‘sqinlik qiluvchi sub’yektiv holat sifatida
baholangan. Shunday qilib, modern tafakkurda hayol va reallik o‘rtasidagi chegara
aniq ajratilgan: biri sub’yektiv va estetik maydon, ikkinchisi esa obyektiv, ilmiy va

isbotlanadigan dunyo sifatida garalgan.

Buinyck scypuana No-40



. ISSN:
Modern education and development | ;. -,

Postmodern falsafaning shakllanishi bilan ushbu qat’iy chegaralar asta-sekin
o‘z kuchini yo‘qota boshladi. XX asrning ikkinchi yarmida J.-F. Lyotar, M. Fuko, J.
Derrida va J. Bodriyar singari mutafakkirlar modernizmning ratsional, yagona
hagigatga asoslangan dunyogarashini tangid qilib, bilim va reallikning nisbiy,
kontekstual tabiatini ilgari surdilar. Lyotar o‘zining “Postmodern sharoit” asarida
“katta narrativlar” — ya’ni universal haqiqatlarga asoslangan tushuntirish
tizimlarining inqirozga uchraganini ta’kidlaydi. Fuko esa bilim va hokimiyat
o‘rtasidagi murakkab alogani ochib, “reallik” tushunchasining o‘zini ham ijtimoiy
va diskursiv konstruksiya sifatida izohlaydi.

Bodriyar esa bu masalani yanada keskinroq shaklda qo‘yadi: uning nazarida,
zamonaviy jamiyat “simulyakrumlar davri”’ga kirgan bo‘lib, unda real va hayol
o‘rtasidagi farq butunlay yo‘qoladi. Mass-media, reklama, internet va ragamli
texnologiyalar insonni giperraliklik — ya’ni realdan ko‘ra “haqiqatga o‘xshash”
dunyoga olib kiradi. Bu jarayonda hayol endi realni aks ettirmaydi, balki uni
almashtiradi; tasavvur vogelikdan ustun holatga aylanadi. Postmodern tafakkurda
shuning uchun reallik — bu ongda yaratiladigan, doimo o‘zgarib turadigan va
simulyatsiya orgali shakllanadigan konstruktsiya sifatida talgin gilinadi. Demak,
zamonaviy falsafada hayol va reallik o‘rtasidagi chegara o‘z mohiyatini yo‘qotib,
inson tafakkuri va madaniyatining yangi, simulyativ bosqgichiga o‘tgan.

3. Texnologiya va raqamli madaniyat ta’sirida hayol va reallikning
go‘shilishi

XXI asrda texnologiya, aynigsa raqamli kommunikatsiya va sun’iy
intellektning rivojlanishi natijasida hayol va reallik o‘rtasidagi chegara tobora noaniq
tus olmoqda. Virtual hagigat (VR), kengaytirilgan hagigat (AR) hamda metaverse
kabi hodisalar insonni real olamdan chigmasdan turib, butunlay yangi, ammo sun’iy
tarzda yaratilgan dunyoga kirishga imkon yaratdi. Bu hodisa falsafiy nugtai nazardan
inson idrokining transformatsiyasi, ya’ni haqiqatni anglash shaklining tubdan

o‘zgarishi sifatida qaraladi. Endilikda inson reallikni bevosita tajriba_orgali emas,

Buinyck scypuana No-40



. ISSN:
Modern education and development | ;. -,

balki texnologik vositalar orqali “his etadi”, natijada hayol bilan real o‘rtasida o‘tish
nuqtasi deyarli sezilmay qoladi.

J. Bodriyar ta’kidlagan ‘“simulyakrumlar” g‘oyasi aynan shu jarayonda
o‘zining eng yaqqol ifodasini topadi. Internet, ommaviy axborot vositalari va
jjtimoiy tarmogqlar inson ongiga doimiy ravishda “giperralik” — ya’ni real
bo‘lmagan, ammo reallik sifatida qabul gilinadigan obrazlarni tagdim etadi. Ragamli
madaniyatda mavjud bo‘lgan ma’lumotlarning haddan ziyod ko‘pligi, vizual
tasvirlarning ustuvorligi inson tafakkurini real hodisalar bilan emas, balki ularning
ragamli nusxalari bilan ishlashga majbur etadi. Bu esa hayolning endilikda reallikni
shakllantiruvchi faol kuchga aylanganini ko‘rsatadi: inson o‘z ongida yaratgan
virtual tasvirlar, algoritmlar va sun’iy tizimlar orqali yangi “haqiqatlar’ni quradi.

Natijada texnologik taraqgiyot insonning ontologik holatini o‘zgartiradi —
ya’ni inson o‘zi yaratgan texnologik olamning bir qismi sifatida mavjud bo‘la
boshlaydi. Ragamli identifikatsiya, sun’iy intellekt yordamida shakllanayotgan
“ragamli men” tushunchasi hayol va reallikning birlashuvini yanada kuchaytiradi.
Shaxs endilikda fagat jismoniy mavjudlik bilan emas, balki ragamli izlar, avatarlar
va virtual faoliyati bilan ham aniglanadi. Shu bois, zamonaviy falsafada texnologiya
nafaqat reallikni o°‘zgartiruvchi vosita, balki uni qayta yaratadigan va hayol bilan
qo‘shadigan yangi ontologik kuch sifatida talqin qilinmoqda.

4. Zamonaviy falsafada hayol va reallik dialektikasi

Zamonaviy falsafada hayol (fantaziya) va reallik o‘rtasidagi dialektika inson
tafakkurining eng murakkab va chuqur masalalaridan biri sifatida talgin gilinadi. Bu
dialektika o‘z mohiyatiga ko‘ra qarama-qarshi, ammo o‘zaro bog‘liq jarayonlarni
ifodalaydi: hayol insonni reallikdan uzoglashtirsa-da, ayni paytda uni yangicha
anglashga, yangi shakllar yaratishga undaydi. ljodiy tafakkur jarayonida inson hayol
yordamida mavjud haqigatni qayta quradi, yangi ma’no va shakllar yaratadi, shuning
uchun ham hayol — bu bilishning yuqori bosqichi, reallikni o‘zgartiruvchi kuch

sifatida qaraladi. Shu ma’noda, hayol va reallik o‘rtasidagi dialektika — bu

Buinyck scypuana No-40



Modern education and development | ;ro s

insonning bilish faoliyatidagi ijodiy va ratsional tomonlarning birligi, ularning o‘zaro
ta’siri orqali haqiqatning yangi ko‘rinishlari yuzaga keladi.

Postmodern tafakkurda bu dialektika yanada murakkab tus oladi, chunki
unda hagigat mutlag emas, balki nisbiy, kontekstual va ko‘p qatlamli hodisa sifatida
garaladi. Derrida, Lyotar va Fuko singari faylasuflar hagigatning yagona mezonini
rad etib, har bir “reallik” o‘zining ma’naviy, madaniy va diskursiv asoslariga ega,
deb hisoblaydilar. Shu nugtai nazardan, hayol endi reallikka garshi emas, balki uni
yaratish jarayonining bir qismi sifatida talqin gilinadi. Masalan, san’at, adabiyot yoki
virtual madaniyatdagi tasviriy shakllar hayol mahsuli bo‘lishiga qaramay, ular real
ijtimoily munosabatlarni, qadriyatlarni va inson o‘zligini ifodalovchi kuchga
aylanadi.

Shunday qilib, zamonaviy falsafada hayol va reallik dialektikasi inson
mavjudligining o‘ziga xos falsafiy metaforasiga aylanadi. Inson faqat reallikni idrok
etuvchi emas, balki uni yaratuvchi mavjudot sifatida namoyon bo‘ladi. Hayol orqali
inson 0‘z hayotining ma’nosini shakllantiradi, yangi g‘oyalar va ideallarni yuzaga
keltiradi, shu bilan birga ularni real hayotda mujassam etishga intiladi. Biroq bu
jarayonning salbiy jihati ham mavjud — texnologiya va simulyatsiyalar ta’sirida
hayol va reallikning chegarasi butunlay yo‘qolishi, insonni “sun’iy haqiqat”lar
asiriga aylantirishi mumkin. Shu bois zamonaviy falsafa bu dialektikani fagat nazariy
emas, balki ontologik muammo sifatida ham ko‘rib chiqadi: hayol insonni erkinlik
sari yetaklashi yoki uni sun’iy dunyoga qamab qo‘yishi mumkin.

Xulosa

Zamonaviy falsafada hayol va reallik o‘rtasidagi munosabat inson
tafakkurining eng murakkab va dinamik jarayonini aks ettiradi. Hayol endi fagat
sub’yektiv tasavvur yoki ijodiy faoliyat emas, balki reallikni gayta yaratish va unga
yangi ma’no berish vositasi sifatida qaraladi. Shu nuqtai nazardan, hayol va reallik
o‘rtasidagi chegara gat’iy bo‘lmay, doimo o‘zgaruvchi va inson ongining kontekstual

holatiga bog‘liq bo‘lgan hodisa sifatida tushuniladi.

Buinyck scypuana No-40



Modern education and development | ;ro s

Postmodern falsafa va ragamli madaniyat sharoitida hagigatning nisbiyligi,
simulyatsiya va giperraliklik hodisalari hayol va reallikning o‘zaro uyg‘unlashuvini
kuchaytirdi. Inson endi real va virtual olamni ajratishda giyinchilikka duch keladi,
chunki texnologiya va media vositalari uning ongida yangi, sun’iy haqiqatlar
yaratadi. Shu sababli hayol va reallik o‘rtasidagi dialektika zamonaviy insonning
ontologik, gnoseologik va madaniy holatini aniglashda muhim vosita hisoblanadi.

Natijada, zamonaviy falsafa hayol va reallikni garama-garshi tushunchalar
sifatida emas, balki bir-birini to‘ldiruvchi va inson tafakkurini boyituvchi jarayonlar
sifatida talgin qiladi. Texnologiya va ragamli madaniyat esa bu jarayonni
kuchaytirib, insonni nafagat reallikni idrok etuvchi, balki uni yaratuvchi va
o‘zgartiruvchi mavjudotga aylantiradi. Shu bilan birga, hayol va reallik o‘rtasidagi
chegara yo‘qolishi insonni sun’iy yoki simulyativ dunyo asiriga aylantirishi
mumekinligi falsafiy tahlil orqali ko‘rsatib beriladi.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:
1. Lyotar, J.-F. Postmodern sharoit: Bilim hagida hisobot. — Toshkent: Yangi asr

avlodi, 2010.
2. Fuko, M. Bilim va hokimiyat arxeologiyasi. — Moskva: Akademicheskiy proyekt,
2005.

3. Bodriyar, J. Simulyakrumlar va simulyatsiya. — Toshkent: Ma’naviyat, 2012.

4. Derrida, J. Grammatologiya hagida. — Moskva: Ad Marginem, 2007.

5. Turkle, S. Ragamli davrda “men”: texnologiya va o‘zlikning shakllanishi. — Nyu-
York: MIT Press, 2012.

6. Baudrillard, J. The Consumer Society: Myths and Structures. — London: Sage
Publications, 1998.

7. Debord, G. Spektakl jamiyati. — Parij: Buchet-Chastel, 1967.

8. Heidegger, M. Texnika hagida savol. — Moskva: Respublika, 1993.

9. Kant, I. Tanlangan asarlar. — Moskva: Mysl, 1985.

10. Castells, M. Axborot jamiyati: igtisodiyot, madaniyat va tarmog
Moskva: HSE Press, 2011.

Buinyck scypuana No-40



