JOURNAL OF NEW CENTURY INNOVATIONS

TURLI MADANIYATLARDA QAYNONALAR HAQIDAGI
IJTIMOIY TASSAVURLAR

Ergasheva Dilafruz Oybek qizi
Toshkent Kimyo Xalgaro Universiteti
“Psixologiya (Social Psychology)” yo ‘nalishi
2-kurs magistranti.

Tel. +998880090773
E-mail. @dilafruzxudoynazarova0773

Annotatsiya. Har bir xalgning oilaviy tuzilmasi, undagi rollar va munosabatlar
tizimi o‘ziga xos madaniy qadriyatlarga asoslanadi. Shu nuqtai nazardan gaynona
obrazi ko‘plab jamiyatlarda muhim ijtimoiy ramz sifatida shakllanib, oilaviy hayotning
ajralmas elementiga aylangan. U ko‘pincha oilaviy tajriba va donolik timsoli, avlodlar
o‘rtasidagi bog‘lovchi halqa sifatida e’tirof etiladi, biroq ayrim hollarda kelin—gaynona
o‘rtasidagi tarbiyaviy yoki maishiy kelishmovchiliklar sababli ziddiyat manbai sifatida
ham talqin gilinadi. An’anaviy oilalarda esa qaynonaning mavqei odatda yuqori bo‘lib,
u oilaning boshqaruvchisi, kelinning moslashuvi va tarbiyasiga mas’ul shaxs sifatida
garaladi. Dunyoning turli mintaqalarida, jumladan Sharq, G‘arb va Afrika
jamiyatlarida gaynonalarning mavgei, kelin—gaynona munosabatlarida shakllangan
me’yorlar, avlodlararo ziddiyatlarning madaniy ildizlari hamda bunday holatlarni
yumshatish strategiyalari bir-biridan sezilarli darajada farglanadi. Ushbu tadgigot
mazkur farglarni o‘rganish orgali qaynonalarga oid ijtimoiy tasavvurlarni
madaniyatlararo nuqtai nazardan tahlil qiladi hamda ularning shakllanishiga ta’sir
ko‘rsatgan tarixiy, ijtimoiy va an’anaviy omillarni yoritadi.

Kalit so‘zlar: Qaynona kelin munosabati, madaniy gadriyatlar, patriarxal oila
tizimi, gender roller, shaxslararo mulogot madaniyati

Annotation. The family structure of every nation, along with the roles and
relationships within it, is based on unique cultural values. From this perspective, the
image of the mother-in-law has become an important social symbol in many societies.
She is regarded not only as a figure of family experience and wisdom, but also as a
connecting link between generations, and at times as a source of familial conflict. In
traditional families, the mother-in-law is often viewed as the manager of the household
and the mentor responsible for guiding the daughter-in-law. In the cultures of various
countries, including those of the East, the West, and African societies, the status of
mothers-in-law, the expectations in mother-in-law—daughter-in-law relationships, the
cultural roots of intergenerational conflicts, and the strategies for mitigating such
tensions are interpreted in different ways. This study analyzes these differences and

https://journalss.org/index.php/new 110 Volume—90_Issue-2_December-2025



JOURNAL OF NEW CENTURY INNOVATIONS

examines social perceptions of mothers-in-law from a broader intercultural
perspective.

Keywords: mother-in-law and daughter-in-law relationship, cultural values,
patriarchal family system, gender roles, interpersonal communication culture.

AnHoTtanusa. CemenHas CTPyKTypa KaKIOrO Hapoaa, a TAaKXKe POl U
OTHOILIIEHUS] BHYTPU CEMBU OCHOBBIBAIOTCS HA YHUKAJIBHBIX KYJIbTYPHBIX LIEHHOCTSX.
C oTolt TOUKM 3peHus 00pa3 CBEKPOBH BO MHOTHX OOIIIECTBAX MPEBPATUIICS B BAXKHBIM
COLMAJIBHBIN CUMBOJI. E€ paccCMaTpuBarOT HE TOJBKO KAK HOCUTENS CEMEUHOTO OITbITa
U MYJIPOCTH, HO M KaK CBS3YIOILEE 3BEHO MEXKIY NOKOJEHUSMH, a MHOrJAa — Kak
UCTOYHUK CEMEHHBIX KOH(IUKTOB. B TpajgMIIMOHHBIX CEMBAX CBEKPOBbH YACTO
BBICTYIIA€T B POJIM PYKOBOJAUTEIBHUIBI JOMAa U HaCTaBHMIIBI HEBECTKU. B KynbpTypax
pasnuYHbIX CTpaH, Bkiro4as Bocrtok, 3aman um adpukanckue oOIecTBa, CTaTycC
CBEKpPOBH, O)KHJIAHMS B OTHOIIEHHUSIX MEXIY CBEKPOBBIO M HEBECTKOW, KYJbTYpHbIE
KOPHHU MEXITOKOJIECHUYECKUX PA3HOIIACHM U CIIOCOOBI UX CMSTUYEHHUS TPAKTYIOTCA IO-
pazHomy. JlaHHO€ WHCCIIEIOBAaHUE PACKPBIBAET H3TH pA3IMYMAA W aHAJIU3HUPYET
OOIIIECTBEHHbIE TPEACTABICHUSI O CBEKPOBSIX C 00Jee IIMPOKUX MEXKKYIbTYPHBIX
MO3ULUI

KiroueBble cjoBa: OTHOIIEHUS CBEKPOBHM U HEBECTKU, KYJIbTYpPHBIC
LIEHHOCTH, MaTrpuapxajibHasg ceMeilHas CHuCTeMa, TeHJIEPHBbIE pOJIH, KYJIbTypa
MEXJIMYHOCTHOT O OOLIEHUS

Introduction. Qaynonalar hagidagi ijtimoiy tasavvurlar har bir xalgning
madaniy gadriyatlari, gender rollari, oilaviy tuzilmasi va avlodlararo munosabatlar
tizimi bilan chambarchas bog‘ligdir. Insoniyat jamiyatlarining aksariyatida
gaynonaning mavgei nafagat oilaviy munosabatlar, balki jamiyatdagi ayollar o‘rni va
avlodlar o‘rtasidagi kuch munosabatlari haqida ham muhim ma’lumot beradi.
Qaynonaga nisbatan shakllangan tasavvurlar tarixiy jarayonlar, diniy e’tiqodlar,
iqtisodiy hayot usuli va an’anaviy ijtimoiy institutlar bilan uzviy alogada shakllangan
bo‘lib, turli madaniyatlarda turlicha ma’no kasb etadi. Tadqiqotlar shuni ko’rsatadiki
qaynona kelin o‘rtasidagi murakkab munosabatlar jahonning barcha mamlakatlarida
uchraydi. Ayrim mamlakatlarda bu muammoni hal gilishga erishilgani aytiladi. G*arb,
Sharqg va Afrika davlatlaridagi gaynona—kelin munosabatlari bir-biridan keskin farg
giladi va bu farg asosan oilaning tuzilishi, jinsiy rollar, madaniy qadriyatlar va o‘zaro
munosabatlar tizimi bilan belgilanadi. G‘arb modeli — shaxsiy erkinlik va tenglikka,
Sharq modeli — an’ana va ierarxiyaga, Afrika modeli esa — jamoaviylik va katta
avlod nufuziga asoslanadi. Har bir modelning o‘ziga xos afzalliklari bo‘lsa-da,
zamonaviy oila uchun G‘arbning mustaqil yashash an’analari, Sharqning hurmat
qadriyatlari, va Afrikaning jamoaviylik ruhi uyg‘unlashgan holatda eng magbul

https://journalss.org/index.php/new Volume-90_Issue-2_December-2025



JOURNAL OF NEW CENTURY INNOVATIONS

ko‘rinishni yaratadi. Markaziy osiyo va sharq madaniyatlari hususan o0°zbek, tojik,
qozoq, qirg‘iz oilalarida qaynona instituti kengaygan oila modeli (ko‘p avlod birga
yashashi) gaynonaning mavgeini kuchaytirib gaynona ko‘pincha “uy bekasi, an’ana
saqlovchi, tarbiyachi” sifatida tasavvur qilinadi. Qaynona kelinning hayotiga kuchli
ta’sir qilib: uy ishlari, kiyim-kechagi, muomala madaniyati, hatto ijtimoiy doirasiga
gadar aralashadi. Kelin “yangi oila tizimiga moslashuvchi shaxs” sifatida ko‘riladi.
Bunda gaynona esa ko‘pincha yo‘l-yo‘riq beruvchi. Madaniy stereotiplari og‘zaki
ijodda gaynonaga doir ikki xil obraz mavjud:

“Mehribon, odobli, oqgila qaynona” — kelinni qizi kabi ko‘radigan.

“Qattiqqo‘l, talabchan, sinovchi qaynona” — uy ishlariga, axloqga qat’iy e’tibor
beruvchi. Hozirgi kunda Nuklear oilalar ko‘payib, kelin-qaynona masofasi o‘smoqda.
oshlarda “ota-onadan alohida yashash” tendensiyasi kuchaymoqda. Qaynona ijtimoiy
aralashuv darajasi ham pasaymoqda.

Janubiy Osiyo (Hindiston, Pokiston, Bangladesh) mamlakatlarida gaynona-kelin
munosabatlari — eng kuchli ijtimoiy institutlardan biri Ko‘p holatda kelin erning
oilasiga ko‘chib boradi. Kelin uyga kirganida "uyga xizmat giluvchi" sifatida gabul
gilinadigan holatlar mavjud. Hindistonda turmushga chiggan qiz gaynonasining har
bir so‘zi 0‘z1 uchun qonun ekanini anglab yetishi kerak. Qaynona o‘ziga berilgan
“huquq”ni suiist'yemol qilish holatlari ham uchrab turadi. Bu 0°z navbatida, jinoyatga
yetaklaydi. Vaziyat shu darajaga borib yetganki, rasmiylar gaynonalar uchun maxsus
qamogxona ochishga majbur bo‘lishgan. Ulardagi golib ketgan stereotiplar Qaynona
— uy hokimi, nazoratchi, tajribali ayol. Kelin — yosh, bo‘ysunuvchi, moslashuvchi.
Hindistonda ziddiyatlarning asosiy sabablaridan gadim-gadimdan kelinning oilasi
kuyovning oilasiga qalin to‘laydi. Shu sababli ham gaynonalar “bu an'anaga sodiq
qolish kerak”, degan fikr bilan yashaydilar. Tahlilchilarning fikricha, rasmiy
statistikaga ko‘ra, har yili 5000-7000 qiz ta'magirlikning qurboniga aylanadi.
Ularning ko‘pchiligi oilasi galin to‘lay olmagani uchun o‘z jonlariga qasd qilishgacha
boradi. O‘z joniga qasd qilishga esa qaynonalarning zulmi majbur giladi. Buning
uchun gaynonalar sud hukmi bilan ozodlikdan mahrum gilinib, maxsus gamogxonaga
yuboriladi. So‘nggi vaqtlarda kelinlar qaynonalariga garshi turishga intilishmoqda.
Kelinlar “eng yaxshi himoya - bu hujum” aqidasiga amal qilishmoqda. Buning natijasi
o‘laroq, qaynonalar ham birlashishga qaror qilishdi. Ayni damda o‘z huquglarini
himoya giluvchi gaynonalar uyushmasi tashkil etilgan.

Yaqgin sharg (Arab,Turkiya, Eron) Arab davlatlarida oilaviy tizimi asosan
patriarxal va kengaygan oila modeliga tayangan: bir hovli ichida bir nechta oila
yashashi — gaynona-kelin munosabatini kuchaytirgan. Ayollarning ijtimoiy roli
ko‘proq uy boshqaruvi, bolalarni tarbiyalash va uy ichidagi ta’limotga rioya gilish
bilan bog‘liq bo‘lgan. Qaynona oilaning markaziy ayoli sifatida katta hokimiyatga ega
bo‘lib Kelin ko‘pincha “oila qadriyatlariga moslashish”dan o‘tgan: kiyinish, ovqgat

https://journalss.org/index.php/new Volume-90_Issue-2_December-2025



JOURNAL OF NEW CENTURY INNOVATIONS

tayyorlash, erga xizmat gilish, jamoa ichidagi odob-axloqg qoidalari. Ba’zi hududlarda
kelin gaynona rahbarligida bo‘lgan va mustaqillik kamrog . Bu munosabatda e’tiqod,
shariat qoidalari, urf-odat kuchli rol o‘ynagan. davlatlarida esa gaynona ko‘pincha
o‘g‘ilning eng yaqin maslahatchisi bo‘lib, kelinning oila madaniyatiga moslashuvini
boshgaradi

Turkiya jamiyatida gaynona—kelin munosabatlari tarixan kengaygan oila (g arbiy
Anadoluda ayniqgsa) keng targalgan. Qaynona ko‘pincha uyning boshqgaruvchisi,
kelindan esa intizom va itoat kutiladi. Kelinlar ko‘pincha ozgina vaqt sinov davridan
o‘tgan — uy ishlarini bilish, oilaga moslashish. Turkiyada gaynona-kelin munosabati
madaniy o‘ziga xoslik ko‘pincha hissiy va o‘zaro bog‘langan. Ko‘plab an’anaviy
mavzularda kelin qaynona oldida muloyim, so‘zga kiruvchi bo‘lishi kerak. Qaynona
kelinni uyga moslashtirishni o‘z vazifasi deb biladi. Hozirgi kunga kelib shaharlashuv,
ta’lim va iqtisodiy mustaqillik tufayli gaynona-kelin mojarolari kamaymoqda.
Ko‘plab oilalar alohida yashashni afzal ko‘rmoqda.

Eron jamiyatida gaynona—kelin munosabatlari madaniyat va dinga tayangan
bo’lib patriarxal-iroqi modelga asoslanadi, bunda oila markazi erkak bo‘lsa-da,
qaynona uy ichidagi ayollar orasida yetakchi rolni o‘ynaydi. Shi’a madaniyati oilaviy
lerarxiyani mustahkam ushlab turadi. Qaynona kelin munosabatida gaynona
ko‘pincha oila ichida tajribali, dono ayol sifatida ko‘riladi. Kelin odatda gaynona bilan
uy ishlarini bo‘lishadi, tarbiya masalalarida maslahat oladi, oila goidalariga amal
giladi. Aynigsa gishloq hududlarda kelinning mustaqilligi kamrog. Bugungi kelib
Eron shaharlarida yoshlar ko‘pincha alohida yashashadi. Ayollarning ta’limi oshgani
sayin Kkelinlar mustaqil qgaror gila boshlagan. Mo‘jarolar ko‘pincha ijtimoiy
tarmoqlarda ko‘tariladi, lekin rasmiy tadqiqotlarda bu munosabatlar oila
ierarxiyasining davomiyligi sifatida ko‘rsatilgan.

Koreyada gadim-gadimdan “katta o‘g‘il ota-onasi bag‘rida qolishi kerak”, degan
an'ana bor. Bu an‘ana ota-onalar keksayganda katta o‘g‘il yordam berishini nazarda
tutadi. Shu sababli ham katta kelin murakkabliklar bilan to‘qnash keladi. Tadgigotlar
shuni ko’rsatadiki Koreyada gaynona va kelin o‘rtasidagi munosabatlar hamon
murakkabligicha qolmoqda. Hozirgiga qaraganda, an'analarga ko‘proq itoat qilingan
1974 yilda o‘tkazilgan so‘rovda qatnashgan qizlarning atigi 13,4 foizi katta o‘g‘ilga
turmushga chiqish xohishi borligini aytgan edi. Ulardan hech kim yakka o‘g‘ilga
turmushga chiqish niyati borligini aytmagan. 2010 yilda o‘tkazilgan tadqiqot natijalari
koreyslarning turmush tarzi o‘zgarmaganini oydinlashtirdi. Mustaqil bo‘lishga
intiluvchi yoshlar gaynonaga itoat qilishni xohlamaydi. Bu o‘z navbatida, turli
mojarolarga sabab bo‘ladi. Qaynona bir vaqtlar o‘z gaynonasiga bo‘ysingani kabi
kelini ham o‘ziga xuddi shunday bo‘ysinishni istaydi. Biroq g‘arbona tarbiya ko‘rgan
kelin gaynonaning Xizmatkori bo‘lishdan o‘zini olib qochishga urinadi.

https://journalss.org/index.php/new 113 Volume—90_Issue-2_December-2025



JOURNAL OF NEW CENTURY INNOVATIONS

Albatta, gaynona—kelin munosabatlari sog‘lom, ijjobiy va madaniy jihatdan yetuk
shakllangan bo‘lgan davlatlar ham bor. Ular ko‘pincha oila ichidagi shaxsiy erkinlik,
psixologik madaniyat, avtonomiya va o‘zaro hurmat prinsiplari bilan ajralib turadi.

G‘arb jamiyatlarida qaynona—kelin munosabatlari asosan shaxsiy erkinlik,
mustaqillik va psixologik masofa tamoyillariga asoslanadi. Odatda yosh oilalar
alohida yashaganlari sababli qaynona aralashuvi minimal bo‘ladi. G‘arb oilalarida
qaynona va kelin “ikki teng huquqli shaxs” sifatida qabul qilinadi. Mojarolar kam
uchraydi, chunki chegaralar madaniy qadriyat sifatida e’tirof etilgan. Norvegiyada
yoshlar allagachon ota-onalaridan alohida yashashga o‘rganib bo‘lishdi. Oilada
kattalar va kichiklar o‘rtasidagi munosabatlar tenglik asosiga qurilgan. Shu sababli
ham bu mamlakatda kelinlar gaynonalaridan biror bir maslahat yoki topshiriqg olishga
odatlanmagan. Kelinlarning o‘zlari ham ko‘mak so‘rab gaynonalariga murojaat
gilishmaydi. Yoshlar o‘z muammolarini o‘zlari hal qiladi. Mabodo qandaydir
muammo paydo bo‘lib qolsa, kelin-kuyovlar ota-onalariga emas, balki psixologga
yordam so‘rab, murojaat qilishadi. Kelin erining yaqin garindosh-urug‘lari bilan
kamdan-kam hollarda - unda ham oilaviy tadbirlarda uchrashadi.

Meksikadagi vaziyatga havas qilsa arziydi. Bu mamlakatda gaynona kelin
g‘avg‘osi yo‘q. Ular bir-birlari bilan o‘zaro dugonaga aylanib ketishlari aytiladi. Kelin
0‘z qaynonasiga nozik sirlarini aytishi odatiy holdir. O‘z navbatida, qaynona o‘g‘li va
keliniga har tomonlama yordam berishga intiladi. Bu turli maishiy muammolarni hal
qilishga va mojarolarning oldini olishga hissa qo‘shadi.

Qaynona—kelin o‘rtasidagi munosabat oilaning psixologik iqlimini belgilovchi
eng sezgir sohalardan biridir. Turli davlatlar tajribasiga tayangan holda quyidagi
tavsiyalar munosabatlarni yanada iliq, konstruktiv va sog‘lom qilishga yordam beradi.
G‘arb tajribasi asosida shaxsiy hududga va mustaqillikka hurmat nazarida garash yosh
oilalarga alohida garor gabul gilish imkonini berish. Uy ichidagi masalalarda kelin va
o‘g‘ilning mustaqil tanlovini hurmat gilish Haddan tashqari aralashmasdan tangidiy
yo’llar bilan emas albatta yumshoqglik bilan maslahat berish. Ochiq mulogot quloq
solish madaniyatini shakllantirish, bir-birini to‘xtatmasdan tinglash. Psixologlar buni
“emosional intellekt” asosida samarali aloga deb ataydi. Qaynona o‘z bilimini
“buyruq” emas, tajriba sifatida ulashishi. Kelin — garindosh emas, oila qgizi sifatida
gabul qilinishi. Juda yaqinlik ham, ortiqcha sovuglik ham mojaroga olib kelishi
mumkin. Konfliktga sabab bo‘luvchi stereotiplarni kamaytirish: “Kelin har narsaga
chidashi kerak” “Qaynona buyruq berishi kerak™ kabi qarashlar zamonaviy jamiyatga
mos emas. Qaynona ko‘p hollarda o‘g‘ilning mustaqil bo‘lishini qiyin gabul qiladi
kelinning yangi oilaga moslashish bosqgichi stress bilan kichadi. vaziyatni to’g’ri qabul
qilishni shunday vaqtlarda to’g’ri yo’l ko’rsatib unga vaqt berishligi kerak.

Taqqoslash shuni ko‘rsatadiki, madaniyatlar ganchalik ochiq va moslashuvchan
bo‘lsa, qaynona—kelin o‘rtasida nizolar shunchalik kam kuzatiladi. Jamiyatlarda

https://journalss.org/index.php/new Volume-90_Issue-2_December-2025



JOURNAL OF NEW CENTURY INNOVATIONS

individual psixologik chegaralar hurmat qgilinsa, ayollarning ijtimoiy  mavqei
mustahkam bo‘lsa va oilaviy rollar aniq tagsimlansa, o‘zaro hurmat, qo‘llab-
quvvatlash va ijobiy munosabatlar shakllanishi osonlashadi. Shu boisdan, zamonaviy
oilalar uchun ijtimoiy-psixologik savodxonlikni oshirish, mulogot madaniyatini
rivojlantirish, har ikki tomonning huquq va mas’uliyatlarini aniq belgilash, shaxsiy
chegaralarga rioya qilish va qadriyatlar xilma-xilligini hurmat qilish kabi
mexanizmlar munosabatlarni yanada sog‘lomlashtirishga xizmat qiladi. Madaniyatlar
tagqoslanishi shuni ko‘rsatadiki, eng bargaror oilaviy tizim — bu an’ana va
zamonaviylik o‘rtasida muvozanat topa olgan tizimdir.

References:

1. Abu-Lughod, L. (1999). Veiled Sentiments: Honor and Poetry in a Bedouin
Society. University of California Press.

2. Al-Hassan, S. (2017). Family relations and women’s roles in Arab patriarchal
communities. Journal of Middle Eastern Studies, 53(4), 612-628.

3. Celik, A. (2019). Traditional family structure and female roles in Turkish
society. Anadolu Social Sciences Review, 11(2), 45-58.

4. Friedl, E. (1989). Women and the Family in Rural Iran. Syracuse University
Press.

5. Hofstede, G. (2001). Culture’s Consequences: Comparing Values, Behaviors,
Institutions, and Organizations Across Nations. Sage Publications.

6. Axmedova, Z. (2015). Oila psixologiyasi: nazariya va amaliyot. Toshkent:
O‘qgituvchi nashriyoti.

7. Karimova, N. (2018). Oila va shaxs rivojlanishi. Toshkent: Fan va
texnologiya.

8. Rustamov, B. (2020). Oila ierarxiyasi va avlodlararo munosabatlar.
Psixologiya va ijtimoiy ishlar jurnali, 2(3), 45-53.

9. Qodirov, S. (2017). Kelin-gaynona munosabatlari va oilaviy konfliktlarni
boshgarish. Toshkent: Sharq nashriyoti.

10. Toshpulatov, A. (2019). Madaniyatlararo oilaviy munosabatlar. O*zbekiston
psixologik ilmiy jurnali, 4(1), 12-24.

https://journalss.org/index.php/new 115 Volume—90_Issue-2_December-2025



