g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

TIRIK EKANMAN, DEMAK MA’SULMAN

Ashirgulova Kamola

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat
o ‘zbek tili va adabiyoti universitetining
tarjima nazariyasi va amaliyoti
fakultetining 4-bosqich talabasi

arslonovnak@gmail.com

Annotatsiya: Absurdizm va EKkzistensializm tushunchalarining eng yorgin
namunalari hisoblangan Albert Kamyuning “Begona” va Samuel Bekketning “Godoni
kutib” asari ostida bir nechta tahlillar qilingan. Bu ikkala asar orqali ushbu maqolada
insonning kutuvi bevosita hayotdagi absurd tabiat anchagina keng ochib berilgan.
Hayotdan magsadsiz, hayotning mazmunidan bexabar yashayotgan Merso obrazi va
umidini uzmasdan Godo nomli obrazni kutayotgan Vladimir va Estragon
qgahramonlari orqali kutgan ishi sodir bo ‘lgandan so ‘ng, lekin hayotida nima sodir
bo ‘lishidan bexabar ekanligi va nima uchun yashayotganligini his qilmayotgan
insonlar haqida so ‘z yuritilgan. Mazkur maqgolada shu obrazlar tahlil gilinarkan, real
hayotda ganchalik ahamiyatli ekanligi to ‘g ‘risida biroz o ‘rganib chigilgan.

Kalit so‘zlar: absurdizm, ekzistensializm, absurd teatri, obraz, hayot, kutuv,
umidsizlik, ma’no-mazmun.

Absurd dramasining eng yorgin vakillaridan biri bu Samuel Bekketning
“Godoni kutish” asaridir. Asarda ikki asosiy obraz — Vladimir (Didi) va Estragon
(Gogo) — bir daraxt ostida Godo ismli noma'lum shaxsni intiglik bilan kutishadi,
birog u hech qachon ko‘rinmaydi. Ularning kutish jarayoni, vaqtning o‘tishi,
umidsizlik va maqsadsiz yashash holatlari asarning markaziy g‘oyalarini tashkil etadi.
Keling avval absurdizm tushunchasiga to‘xtalamiz.

Absurdizm — bu inson hayoti hech ganday mohiyatga ega emas, degan

29 <6

garashlar tizimidir. “Absurd” so‘zining lug‘aviy talqini esa “mantigsiz”, “ongga zid”,

@ https://scientific-jl.org/obr <1292} s Buinyck scypnana Ne-83
Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

“kulgili darajada nomagbul” degan ma'nolarni anglatadi. Ushbu falsafiy yo‘nalish X1X
asrda mashhur mutafakkir Syoren Kerkegor tomonidan shakllantirilgan bo‘lib, u
hayotning magqsadsizligi haqida shunday fikr bildirgan: “Hayotning hech qanday
mazmuni yo‘qligini eng aniq dalil — unga ma’no berishga qaratilgan bahslarning
o‘zidir”. Shu bilan bir qatorda adabiyotshunos olim, tarjimon Uzoq Jo‘raqulov
absurd tushunchasi hagida: “Absurd mohiyatida fitratan ma’ni va mantiq asosida hayot
kechirishga moslab yaratilgan insonning muayyan zamon oralig‘ida yakun topguvchi
abstarkt xulosalari yotadi. Bir so‘z bilan aytganda, hayotning ma’nisizligi,
mantiqsizligi, yashashga arzimasligi haqidagi kechinma, tuyg‘u yoki fikr-gqarashlar
absurddir.”, - degan fikrlarni aytadi. Keyinchalik, fransuz yozuvchisi Albert Kamyu
ushbu goyalarni o‘z ijodi orgali davom ettirib, absurdizm tushunchasini yanada
ravshanlashtirgan. XIX asr o‘rtalarida Kamyu, Sartr, loneskular qatorida irlandiyalik
adib Samuel Bekket “Godoni kutib” tragikomediyasi bilan absurd teatrini boshlab
berdi. Asar dastlab 1953-yilda Parij sahnalarida qo‘yiladi. Shundan so‘ng butun
Yevropa bo‘ylab sahnalashtiriladi. Uni kimdir tushunadi, kimdir yo‘q. Shu tariqa
aksariyat tomoshabinlar uchun bema’ni bo‘lib tuyulgan asar o‘tgan asr o‘rtalaridan to
bugunga gadar turli tangidlarga, bahs-munozaralarga sabab bo‘ladi.

Xo‘sh, Godo kim? Nega uni kutishadi? Nega bu insonlar uni kutishga
mahkum? Pyesaga nom bo‘lgan bu shaxs asarda qanday mavqega ega?

Gap shundaki, Godo — hech kim. U sahnada hech gqachon paydo bo‘lmaydi.
Pyesa yakunlanganda ham u ko‘rinmaydi. Uni hech kim ko‘rmagan, lekin baribir uning
mavjudligiga ishoniladi. Godo — mavhumlik, xayol, yolg‘on tasavvur. Ya’ni, u real
emas, lekin bor deb ishoniladi. Asar Vladimir va Estragon ismli ikki bosh
gahramonning noma’lum bir hududda yig‘ilishidan boshlanadi. Ularning asosiy istagi
— Godo bilan suhbatlashish. Lekin bu suhbat nimadan iborat bo‘lishi hagida nafaqat
o‘quvchi, balki ularning o‘zlari ham aniq tasavvurga ega emas. Shunga garamay, ular
ma’lum vaqtdan beri (balki butun umrlari davomida) Godoning kelishini kutishmoqda.
Kecha kutishgan, bugun kutishmoqda, ertaga ham keladi degan umidda kutishda

davom etishadi. Ularda hali ham ishonch bor. Ba’zan bu ishonch so‘nadi, shunda ular

@ https://scientific-jl.org/obr <7293} s Buinyck scypnana Ne-83
Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

o‘zlarini daraxtga osib joniga qasd qilishni ham o‘ylashadi. Ammo arqon topilmaydi,
daraxt esa shu qadar mo‘rtki, unga osilish ham xavfli. Asarda ularning yoshi oltmish
yettidan oshgan deb taxmin qilinadi. Balki ular butun umr Godoning kelishini
kutgandir? Biroq bitta narsa anig — Godo kelgach, ularni gandaydir holatdan xalos
etishi kerak. Ammo ganday holatdan? Buni na Didi, na Gogo tushuntirib bera oladi.
Ammo masala shundaki, faqatgina sahnadagi obrazlar emas, o‘quvchi yoki tomoshabin
ham bu kutuvga sherik bo‘ladi. "Kim o‘zi bu Godo?" degan savol har kimni o‘yga
toldiradi. Ehtimol, u Pozzo? Balki Lucky? Yoki har gal xabar yetkazadigan bolakay?
Biroq bu savollarning barchasi javobsiz qoladi... “Endi biz yolg‘iz emasmiz, tunni
yolg‘izlikda o‘tkazmaymiz, endi Godoni yolg‘iz kutmaymiz, endi... hech kimni
kutmaymiz. Biz butun kun o‘zimiz bilan olishib charchadik. Bu endi qaytarilmaydi.
Bizning ertamiz allagachon boshlanib ulgurgan...” XX asr adabiy tafakkurida tub
burilish yasagan va “absurd teatri” degan yangi oqimni boshlab bergan Samuel Bekket
san’at maydoniga tamoman yangicha ruh olib kirdi. Bekket asarlarini tomosha qilgan
kishi uning yurakdan ko‘ra, ongga murojaat qilganini anglaydi. U tafakkur sahnasini
yaratdi. Birog, buni tushunishga hamma ham tayyor emasdi, shu sababdan ba’zilar
Bekket pyesalarini oddiy ertakka yo‘ydi. Aslida esa u o‘z asarlari orqali XX asr
madaniyatiga yangi mohiyat olib kirdi. Bekketning asarlari 1950-yillarning
boshlaridayoq jahon sahnalarini zabt etdi, muhokamalar markaziga aylandi. Biroq
sobiq Ittifoq hududida bu g‘oyalar 1980-yillargacha taqiqlangan, muallifning o‘zi esa
“ideologik jihatdan zararli” deb tan olingan edi. Keyinroq esa uni G‘arb hayotining
chirigan, tuban manzarasi sifatida talgin gilishdi. Birog, hagigatga yagin yondashuv —
Bekket asarlarini zamonaviy insoniyat ruhiyatining timsoli deb tan olishdir. U ilgari
surgan muammolarni insoniyat oradan o‘nlab yillar o‘tib boshdan kechira boshladi. Bu
esa Bekketning inson ruhiyatini chuqur tahlil eta olganining isbotidir. Godoni kutib
nomli sahna asari yozuvchining dunyo miqyosidagi shuhratini ta’minladi. Bu asar
tahlili bo‘yicha hamma har xil nugatyi nazardan kelib chiqib tahlil gilishadi, lekin
hozirgacha aynan bir qarorga kelgani yo‘q. Ba’zilar “Asarda hech qanday an’anaviy

vogea yoki dramatik burilish yo‘q — ikki odam suhbatlashadi, ularga yana ikki shaxs

@ https://scientific-jl.org/obr <1294} Buinyck scypnana Ne-83
Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



g ”é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

—

qo‘shiladi, va ular bir shaxsni — Godoni kutishadi. Bu shaxs kimligi noma’lum, u
haqida hech ganday aniq ma’lumot yo‘q, lekin baribir hamma uning tez orada kelishiga
ishonadi.” — deya talgin gilishadi. Aslida Bekket bu asari orqali G*arb kishisining ichki
dunyosini ochib beradi. U shuni ko‘rsatadiki, inson hayoti — hech gachon paydo
bo‘lmaydigan, lekin kutilgan Godoga o‘xshaydi. Inson o°‘zi nimani intiglik bilan
kutayotganini anglab yetmaydi. Hayot esa aynan shunday — sababsiz intilishlar, soxta
umidlar, bekor kutuv bilan o‘tadi. Bu tahlillar natijasida Godo — pyesada umr ramzi,
insonning najot kutishidagi samarasizligi, ya’ni tagdirga mahkumligi obrazi deb
ta’riflanadi. Boshqa adabiyotchilarning talqini bo‘yicha esa “Asarda hech narsa sodir
bo’lmaydi. Vogea yo’q. Syujet yo’q. Godoni kutib-kutib, yana kutish uchun
tarqalishadi. Bu abadiy mahkumlik («Godo» so’zi ingliz tilidagi «xudo» so’ziga
ma’nodosh va shakldosh, Bekket bu yerda XX asrning mustabid tuzumi insonning
jismi tugul uning xayoli, fikri, aqli, kechinmalariga ham kishan solgan, uni ham
mafkurasiga qul qilib olgan, inkor gilgan xudoning o’rniga mustabidning 0’zi chiqib
o’tiribdi demoqchi bo’lgandir? Bu asar timsolini hali-hanuz sharhlashyapti, hali-hanuz
bir to’xtamga kelingani yo’q, hali-hanuz Godoni kutishganday bu asardan ma’no
izlashyapti, insoniyat haligacha Godoning kimligini aniglagani va xulosa chigargani
yo’q...” kabi xulosalarga kelishgan. Bu asar bo‘yicha ko*plab tahlillarni 0‘qib chiqgqan
holda o‘zim shunday xulosa chigargan bo‘lardimki, Bu asarda Godo obrazi yo‘q.
Hattoki, usha Godoni kutayotgan obrazlar ham aslida kimni? , nima maqgsadda?
kutayortganini ham aniq bilishmaydi. Inson tug‘ilibdiki, oldiga magsad qo‘yib, shu
magqsad bo‘yicha harakat qilishadi. Lekin bu asarda to‘g‘ri ularning magsadi Godoni
kutish, lekin u kelgandan keyin ularning hayotiga qanday ta’sir qilishi haqida, nimani
o‘zgartishi hagida ham bilishmaydi. Ular behudaga vaqtni bekorga sarflab usha obrazni
kutish bilan band. Hayotda ham shunday insonlar borki, vaqtini behudaga sarflab
harakatsiz, lekin hayoti hali yaxshi bo‘lishiga ishonib kun kechirishadi. Hayot bu juda
gisga vaqtdir. Bu gisga vaqgtda kutish kerak emasligini kech anglab yetishi mumkin.
Asarda bu gahramonlar 2 marta bolakay kelib ketishiga garamasdan, ya’ni “U

kelmaydi” degan javobni aytishiga qaramasdan yana kutishda davom etishadi.

https://scientific-jl.org/obr . ) Buinyck scypnana Ne-83
h (295)
Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

Ekzistensializm — mavjudlik falsafasi namoyondasi bo‘lmish Albert
Kamyu o‘z tengqurlari, hamkasblaridan fikrlari, dunyoqarashi, jarayonlarga noodatiy
yondashuvi bilan ajralib turar edi. U egoist ham —oliy irqli vakili ham emasdi. U
absurd tushunchasini o‘z esselarida o‘zgacha kashf qildi, o‘ziga xos jonlantirdi.
Absurdlik — insonning baxt-saodatga yetish istagi va u yashayotgan dunyo va haqiqgiy
dunyo o'rtasidagi tubsizlik. Absurdlikning ikkinchi bosgichida: inson nafagat bema'ni
olamni gabul gilmasligi, balki unga garshi "isyon™ gilishi kerak. Bu isyon siyosiy emas,
balki an'anaviy qadriyatlar uchun, insonning o‘zi uchun bo‘lmog‘i kerak deya
ta’rifladi. Aslida-chi? Absurdlik, g‘arb adabiyotidagi absurdlik ganday edi? Absurd
tarafdorlarining fikricha, inson o‘zining nima uchun yashayotganligini ham anglab
yetmaydi. Anglashga intilish esa ekzistensializmning mohiyatini tashkil etadi.
Absurdda garchi yashash ma’nisiz bo‘lsa ham umid bor, odam nimanidir kutib
yashaydi. Bu ma’nisiz hayotning aldamchi jilolariga uchib, tarkidunyo qilish yoki
o‘zint o‘zi o‘ldirish ham absurdga ziddir. Albert Kamyuning “Begona” asari
ekzistensializm g’oyalarining yorqin namunasi sifatida e’tirof etiladi. Bu asarda bosh
gahramon — Merso ismli inson hagida hikoya gilinadi. Asarning nomi ham bejiz emas
— Merso jamiyatdagi umumiy gadriyatlar va me’yorlarga bo‘ysunmaydigan, o‘z
hayotini o‘zicha anglaydigan shaxs sifatida tasvirlanadi. U boshqalarning fikri bilan
yashamaydi, o‘z dunyoqarashiga ega. Aynan shu jihati tufayli, atrofdagilar uchun u
begona bo‘lib tuyuladi. Merso onasining dafn marosimida yig‘lamagan — bu esa uni
odamlar ko‘zida sovuqqon va rahmsiz qilib ko‘rsatgan. Aslida esa, u his-tuyg‘ularini
soxtalashtirishni istamagan. Uning uchun jamiyat yaratgan, sun’iy qadriyatlar muhim
emas. Ammo bu — u hissiz degani emas. U yuragidagi kechinmalarni ko‘z-ko‘z
qilishni keraksiz deb biladi.

Eng e’tiborga loyiq jihati shundaki, sud jarayonida Mersoning qilgan jinoyatidan
ko‘ra, onasining dafnida ko‘z yosh to‘kmagani ko‘proq muhokama qilinadi. Go‘yoki
u “yashayotganligi” uchun jazolanadi. Merso o°z holicha yashashni tanlagan, atrofdagi
me’yorlarga ko‘r-ko‘rona bo‘ysunmagan shaxsdir. Kamyuning ushbu asaridagi asosiy

g‘oya — har bir insonni u qanday bo‘lsa, shundayligicha qabul qilish kerakligi. Bu

@ https://scientific-jl.org/obr <1296} » Buinyck scypnana Ne-83
Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



S STy, '
g ?’é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

—

nuqtai nazar, ekzistensializmning asosiy tamoyillaridan biridir. Qolaversa, Kamyu
adabiyot yo‘nalishida “Nobel” mukofotini olgan, uning “Begona” asari esa Le Monde
tomonidan tuzilgan “Asrning eng yaxshi 100 kitobi” ro‘yxatida birinchi o‘rinda turadi.

Hagigatan ham inson — o‘zi ganday bo‘lsa, shunday bo‘lishini rad
etadigan yagona mavjudotdir. Har birimiz gachondir yolg‘on gapirganmiz, (yolg‘on
so‘zlamaganman demang, odam farishta bo‘lib tug‘ilishi mumkin, ammo o‘lguniga
gadar shu holida yashamaydi. Ba’zida yo‘lini shunday shaytonlar kesib o‘tadiki,
ganday qilib gunohga botib golganini sezmay qoladi) gachondir niqob kiyganmiz, hech
bo‘lmasa gachondir ichimizdagi kechinmalarni tashqgariga chigarishni istamaganmiz.
Shu bilan birga adabiyotshunos olim Uzoq Jo‘raqulov shunday deganlar: “Insonning
absurdga bo‘lgan “ehtiyoji”, moyilligi o‘zgarmas qiymatga ega. Ya’ni, absurd tuyg‘u
foizi bundan milliard yil ilgari yashagan odamda qancha bo‘lgan bo‘lsa, bugungi
zamonaviy odamda ham ortiq emas”. Shu sababli bu tuyg‘u insonning ajralmas bir
bo‘lagi desak, adashmaymiz. Merso — biz bilgan, birog tan olishni istamaydigan
haqiqiy iqrorimiz. Men ushbu asarni o‘qiganimda, avvalo, Mersodan juda nafratlangan
edim, asar oxiriga kelib esa fikrim 100 % emas, lekin 40 % larga o‘zgardi. Negaki,
onasining yoshini bilmaydigan farzand ganday farzand ekan? o‘zbeklarda “Onang
tentak bo‘lsa bog‘lab boq” degan maqol bor, nima bo‘lishidan qat’iy nazar u onasini
o°zi tarbiyalab boqishi kerak edi. To‘g‘ri vaziyati ko‘tarmagan bo‘lishi mumkin, lekin
onasini duosini olgan farzand hech qachon kam bo‘Imaydi, chunki Jannat onalar oyog‘i
ostida deb bejiz aytilmagan. Alloh har bir bandaning rizqini berganidek, o‘sha Merso
bilan onasining ham qora qozoni qaynar edi. Shunday xulosalar bilan o*qib keldim asar
oxirigacha yana ta’sirlangan joyim shu bo‘ldiki, hattoki onasini janozasida hattoki
ko‘ziga yosh ham olmagani bo‘ldi. Tirik jonmiz kimdir vafot etsa, qandaydir bir tuyg‘u
baribir ko‘zimizni yoshlatishi mumkin. To‘g‘ri hammamiz bu hayotga mehmonmiz,
bir kuni hammamiz o‘lamiz, lekin qachon va qaysi paytdaligini bilmaymiz shuning
uchun to‘satdan vafot etgan insonni eshitib, ko‘nglimiz ranjishi turgan gap. Aynigsa u
ota- onamiz haqida bo‘ladigan bo‘lsa, u onasining o‘limini eshitib bunaga tuyg‘ularga

berilmagani meni anchagina ranjitgan edi. Merso onasidan ancha uzogda yurgan onda

@ https://scientific-jl.org/obr . (297) . Buinyck scypnana Ne-83
Sy, Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



e ST '
;g ?’é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

—

sonda onasining holidan xabar olgan yoki-da yo‘q, shunday bo‘lishiga qaramasdan
o‘sha onaning farzandi edi. Hattoki, oxirida uni yuzini ko‘rmasligi ham ancha
ajablanarli va ta’sirli qilib ifodalangan edi. Endi xulosalarimga yana boshga bir
tomondan qaraydigan bo‘lsak, yuqorida aytib o‘tganimizdek, bu hayotda hamma
yolg‘onchi. Odamlar birovlarni aldagani yetmaganidek, bu o‘tkinchi hayotda o‘zini
aldab yashashi bir muncha mantiqgga to‘g‘ri kelmaydi. Merso gisman bizning
ichimizda haqiqatni tan olgan gahramon desak ham bo‘ladi. U odamlar u deydi bu
deydi degan gaplar bilan yashamaydigan gahramon. Hattoki usha onasini janozasida,
gamogxonada, so‘roq qilinayotgan paytda ham o‘zini yo‘qotmagan holda har bir
savolga ochigdan — ochiq javob berib o‘zini borligicha ko‘rsatadigan obraz qilib
olingan. To‘g‘ri, hayotda inson o‘zini borligicha namoyon qilishi kerak, lekin
tarozining ikkita pallasi bo‘lganidek, har doim ham bu qo‘l keladi degani emas.
“Godoni kutish” asaridagi obrazlarni esa unchalik yoqtirmadim. Lekin bir tomonlama
xarakati menga juda yoqdi. “Chol va dengiz” asarini o‘qiganimda ham shu narsa
menga yoqqan edi, ya’ni inson tirik ekan hech gachon umidsizlikka tushmasligi kerak.
Ular shuncha Godoni kutishiga garamasdan, u kelmasligini eshitsa ham uni gayta
kutishga bo‘lgan umididan voz kechmadi. Shu tomonlama menga juda yoqdi. Hech
bo‘lmaganda ular Godoni kutish uchun ham o‘sha joyga kelib ketish uchun harakat
gilib umidini uzishmadiku....

Boshga tomondan esa ular ma’no mazmunsiz hayotini anglamasdan nega bu
hayotda yashayotganini anglamasdan fagatgina Godoni kutish bilan vaqgtini behudaga
sarflab o‘tkazgani edi. Inson tirik ekan u o‘ziga va uni atrofidagi insonlarga albatta
ma’sul. Hattoki hadislarda ham keltiriladiki, kimdir sizga ishonib vazifasini topshirsa,
siz uni bajarib bo‘lganizdan keyin ham u insonga qandaydir bog‘landizmi keyingi
vazifalarda ham siz unga gqandaydir jihatdan bog‘liq bo‘lasiz ya’ni ma’sulsiz.

Xulosa
Ushbu asarni ikkalasini bog‘ligligi shundaki, Absurdizm tushunchasi
ikkala asarni tubi tubida hukmronlik giladi. Har ikkala asar ham inson hayotining

magsadsizligi, mantigsizligi va befargligini tasvirlaydi: "Godoni kutish” da Vladimir

@ https://scientific-jl.org/obr ) (298} ) Buvinyck scypnana Ne-83
Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



;g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

—

va Estragon Godo degan shaxsni bekor kutishadi. Godo kelmaydi. Bu kutuv —
hayotning bevosita absurd tabiatini bildiradi. “Begona"da bosh gahramon Merso
hayotning har ganday mazmunidan bexabar va befarq yashaydi. Onasining o‘limiga
beparvoligi, tasodifiy qotillik, va o‘z jazosi oldidagi loqaydligi — hayotga absurd

munosabatini ko‘rsatadi.

Foydalanilgan adabiyotlar
1 Beckett, S. Waiting for Godot. London: Faber and Faber, 2006. 109-bet.
2 Beckett, S. Godotni kutib. Toshkent: Sharq nashriyoti, 2011. 112-bet,
3. Camus, A. The Stranger. New York: Vintage Books, 1988. 123-bet.
4 Camus, A. Begona. Toshkent: G*afur G‘ulom nomidagi Adabiyot va san’at
nashriyoti, 2005. 120-bet.
5. Esslin, M. The Theatre of the Absurd. New York: Vintage Books, 2004. 480-

bet.
6. Sartre, J.-P. Existentialism Is a Humanism. New Haven: Yale University Press,
2007. 96-Dbet.

7. Bloom, H. Samuel Beckett’s Waiting for Godot. New York: Bloom’s Literary
Criticism, 2009. 192-bet.
8. Jo‘raqulov, U. Hududsiz jilva. Toshkent: Yoshlar nashriyoti, 2018. 8—15-betlar.

https://scientific-jl.org/obr . ) Buinyck scypnana Ne-83
N (299)
Yacmv—4_ Jlexkaopp—2025



