g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

ALISHER NAVOIYNING “ LISON UT-TAYR” DOSTONIDAGI
TASAVVUFIY G‘OYALAR

FarDU Nabijonova Diyoraxon Ne’matjon
gizi 3-kurs talabasi
Annotatsiya. Maqolada Alisher Navoiyning “Lison ut-tayr” asari badiiy-
tasavvufiy jihatdan o‘rganilgan. Asardagi yetti vodiy va undagi hikoyatlar tahlil
gilingan.
Kalit so’zlar. majoz, talab, ishg, ma’rifat, istig‘no, tavhid, hayrat, fagr va
fano, tasavvuf, ilohiy hagigat, ruhiy kamolot, ma’naviy komillik, asar genezisi.
Alisher Navoiy Sharqg adabiy tafakkurining eng yirik namoyandalaridan biri
sifatida tasavvufiy falsafani adabiyot bilan uyg‘unlashtirishda ulkan maktab yaratgan.
Uning “Lison ut-tayr” asarida mutafakkirning tasavvufiy, ma’naviy, falsafiy qarashlari
umumlashgan tarzda namoyon bo‘ladi. Unda qushlar timsoli orgali inson ruhining
Haqga yetishish jarayoni bayon gilinadi. Asar tarkibidagi yetti vodiy tasavvuf
magomlarining ramziy talginini ifodalaydi. Har bir vodiy — ruhiy poklanishning
bosqgichi bo‘lsa, sayr giluvchi qushlar muridning timsolidir. Alisher Navoiyning barcha
asarlaridan o’zining hajmi va ma’naviy mohiyatining teranligi bilan aralib turuvchi
“Lison ut-tayr” asari ramziy-allegorik asar hisoblanib, bunday asarlarning genezisi Ibn
Sinoning ““ Tayr qissasi” risolasiga borib taqaladi. Keyingi davrlarga kelib bu risolaga
raddiya tarzida Homid G’azolliyning “Risolat ut-tayr” asari yozildi. Bu asarlar tuzilish
jihatdan Navoiy asaridan gisman farg giladi. 1bn Sino esa shunday asar yozish
an’anasini boshlab bergan shaxs sifatida e’tirof etiladi. Navoiy yoshligida Fariddin
Attorning “Mantiq ut-tayr” asarini sevib o‘giydi ve kelajakda o°zi ham shu mavzudagi
bir asar yozishni niyat giladi, bu niyatiga esa ellik sakkiz yoshida yetishadi.
“Lison ut-tayr” murakkab irfoniy doston bo‘lib, Navoiy unda majoziy

qushlar va ularning sarguzashtlari orgali olam va ilohiyot haqgidagi garashlari va

@ https://scientific-jl.org/obr <4156} » Buinyck scypnana Ne-82
Yacmv—5_ /lexkaopp—2025



g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

fikrlarini  to‘lig bayon etadi. Bu mulohazalar hayotiy vogealar, kishilarning hatti-
harakatlari va ularning xulg-atvoridagi salbiy va ijobiy xislatlar bilan dalillab berilgan.
Asar an’anaviy hamd, nat, munojat, me’roj va sahobalar haqidagi hikoyatlar bilan
boshlanib, bu boblar jami 13 bobni o°‘z ichiga oladi. Bu doston mugaddimasi
boshqalaridan sahobalarga ta’rif berilishi bilan ajralib turadi. Asarda Abu Bakr Siddiq,
Hazrat Umar Foruga, Hazrati Usmon va Hazrati Alilarning sifatlari va ularning hayoti
hagidagi ibratli vogealar misol qgilib keltirilgan. Asar mugaddimasida keltirilgan har
bir hikoyatlar va vogealar dostonning asosiy mazmunini ochish vazifasini bajaradi.
Asarda har bir gahramon — qushning ramziy xarakteri va ularning Simurg‘ni
izlash yo‘lidagi sayohati insonning ma’naviy kamolotga intilish jarayonini ifodalanadi.
Ushbu doston fagat badiiy asar emas, balki falsafiy-fikriy meros sifatida ham ulkan
ahamiyatga ega hisoblnadi. Asarda Hudhud qushi Simrug‘ni izlab qushlarga yo‘l
boshlovchi bo‘lib safarga chigadi. Bu yo‘lda ular juda ko‘plab qiyinchilik
giyinchiliklarga duch kelishadi. Hudhud qushlarga haqgiqiy manzilga yetish uchun yetti
vodiyni bosib o‘tish kerak ekanligini aytadi va bu vodiylarning har biri o‘ziga xos
sinovlar va ruhiy poklanish bosgichlaridan iboratligini tushuntiradi. Har bir vodiyda
qushlar o‘zlarining nafslarini yengib, ruhan poklanadi.

Birinchi vodiy - Talab vodiysida qushlar: To‘ti, Tovus , Bulbul, Kabutar,
Shungor kabi qushlar Simrug’ni vaslini tilab yo’lga chiqadi. Bu yo‘lda qushlar o0z
xohish-istaklaridan voz kechib, mashaqgqatlarga sabr gilishadi ularga chiday
olmaganlaridan birinchi bo‘lib To‘ti bu yo‘ldan gaytmoqgchi bo‘ladi. Hudhud ularga
nasihat qgilib yashil chakmon kiygan kishi hagida hikoyani ibrat sifatida aytib beradi va
To‘ti 0‘z xatosini tushunadi. Ular bu vodiyda o‘z kamchiliklari va qusurlaridan
sinovlar yordamida qutulishadi.

Ikkinchi vodiy - Ishg vodiysi Navoiy talginida ruhiy sayrning boshlanish
nugqtasi bo‘lib, unda qushlar ilohiy muhabbatni gabul gilgan holda yo‘lga chigadilar.
Ishq aglni emas, galbni boshqgaradi. Bu vodiyda har bir qush dunyoviy qo‘rquvdan voz
kechib, ichki jo‘shqinlik bilan Haqga intilishiga ishora qilinadi. Hikoya sifatida

qushning daryo uzra uchishi tasviri berilib, ishq unga ilohiy quvvat ato etishi ramziy

@ https://scientific-jl.org/obr <4157} Buinyck scypnana Ne-82
acmv-5_ Jlexaopo—
q, 5 Jlexaops—2025



g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

tarzda ko‘rsatiladi. Bu vodiyda Shayx San’on hikoyati keltiriladi. Bu hikoya Shayx
San’onning tarso qizini sevib, o‘z dinidan, o‘zligidan voz kechgani hagida hikoya
qiladi. Bu sevgi aslida qizga emas, undagi Allohning bir jilvasiga bo’lib, bu ishq orqali
u Haqga yetadi. Bu hikoyadan keyin qushlarning tashqgi va ichki olamida tubdan
o‘zgarishlar sodir bo‘ladi, endi hech kim ortga gaytishni o‘ylamaydi. Ishq vodiysi
fidoyilik va o‘zlikni qurbon qilish darajasidi hisoblanadi. Unda solik 0‘z jonini maqsad
yo‘lida qurbon qiladi, yorning ilohiy vasliga intiladi. Haqiqiy ishqni faqat o‘zini
butunlay fido qilishga tayyor bo‘lgan oshiq his qila oladi. Ishqning mohiyati — bu
o‘rtanish va o‘zlikdan kechish bo‘lsa, inson o‘zlikdan kechsagina haqiqiy ishqqa
yetishadi.

Uchinchi vodiy — Ma’rifat vodiysi qushlar Simrug® qushining juda ko‘plab
sifatlari, uning bilimlarining cheksizligi bilan tanishadilar. Ma’rifat vodiysining
murakkabligi va unda mavjud xilma-xil yo‘llar tasvirlangan. Ushbu vodiyda har bir
yo‘lovchi oz yo‘li va e’tiqodi bilan ma’rifatga erishishadi. Bu yo‘l shunday kengki
undan juda ko‘plab odamlar uradi, har birining yo‘li turlicha, hech biriniki bir-birini
takrorlamaydi. Undan Muso alayhissalom ham, Firavn ham yurishi mumkin. Bu
yo‘ldan Mahdiy yoinki Dajjol ham 0°z mazhablarda turadi. Yo‘llar shu darajada ko“pki
hamma o’zinikini to’g’ri haq yo‘l deb o‘ylaydi, qolganlarinikini xat6 deb hisoblaydi.
Bunga misol sifatida Hindistonda asirlikka tushgan ko‘zi ojiz bir guruh insonlarning
hikoyasini keltiradi. Ular ozodlikka chigib oz yurtlariga kelishgach ulardan filni
tasvirlab berishlarini so‘rashadi. Har kim filning turli joylarini tasvirlaydi: kimdir
oyog‘ini, dumini, hartumini, qulog‘ini tasvirlaydi. Ammo hech kimning tasviri bir-
birinikiga o‘xshamaydi. Barchaning tasviri to‘g‘ri edi. Xulosa shuki hech kim Haq
jamolini ko‘rmagan va uni har kim turli tasavvur giladi va unga yetish yo‘lida turli
harakat giladi.

To’rtinchi vodiy — Istig‘no ( ehtiyojsizlik) vodiysi ganoat gilish, fagat
Hagni yetarli deb bilish darajasidir. Bu bosqichda qushlar dunyo lazzatlaridan to‘liq
voz kechib, ruhiy sokinlikka erishadilar. Sahroda suv izlab, ammo sabr orqali
yashashni anglagan qush hikoyasi bu holatning badiiy ifodasidir. Istigno vodiysi

@ https://scientific-jl.org/obr <7158} » Buinyck scypnana Ne-82
Yacmv—5_ /lexkaopp—2025



g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

galbning to‘liq taslim bo‘lishi va sokinlik darajasidir. Bu yer barcha narsalarning teng
ko‘riladigan va ehtiyojsizlik hukmron bo‘lgan vodiydir. Bu yerda olamning qudratli
hodisalari va kichik vogealari bir xil ahamiyatga ega. Navoiy bu vodiyga Shatranj
hikoyatini misol qilib keltiradi. O‘yinni o‘ynab bo‘lgandan keyin bu o‘yin taxtasini
yig“ishtirib go‘ysa undagi shoh ham piyoda ham bir xaltaga tushadi va hatto piyoda
shohdan yuqorida bo‘lishi mumkin. Bu hikoyat orqali Navoiy qiyomat kuni ya’ni
Allohning nazdida hamma teng ekanligi tushuntirib beryapti.

Beshinchi vodiy — Tavhid vodiysi borligning yagona manbayi borligini
anglashdir. Bu yerda qushlar “men” va “sen” tushunchalarini yo‘qotib, yagona
hagigatni idrok etadilar. Oynaga garagan qushning o0°zini yo‘qotib, Simurg* bilan
birligini hisetishadi. Tavhid vodiysi ilohiy birlikni ugish bosqichidir. Bu yo‘lda hech
ganday ikkilik yo‘q, fagat birlik bo‘ladi, ikki degan tushunchaning har qaysisi xatd
ekanligini tushunishadi. Bu vodiyda Mansur Hallojning hikoyati keltiradi. Uning
Anal Haq” degan so‘zi uchun osib o‘ldirishadi. U bu so‘zni u tushunmasdan “ menlik”
tushunchasini ilgari suradi. Aslida bu vodiyda hech ganday “ men” va “ sen” yo‘q fagat
Haq bor.

Oltinchi vodiy — Hayrat vodiysi hamma kar va gung bo‘lib goladi, o°zligini
butunlay unutib, gayerda nima gilayotganini, nima uchun kelganini anglayolmaydi. Bu
vodiy agl ham, so‘z ham ojiz bo‘ladigan bosgichdir. Bu vodiyda qushlar Hagning
buyukligini ko‘rib, sukut orqali idrok etadilar. Qushlarning ilohiy nurga yaginlashib,
ko‘zlari ko‘r, qalblari ochilishi ramziy ifodadir. Hayrat vodiysi so‘zning tugashi,
idrokning boshlanish bosqichidir. Qushlar ya’ni Haqni izlab yo‘lga chiggan muridlar
Allohdan boshga hech narsa yo‘gligini kashf etadilar, Borlig va Yo‘qlik o’rtasida
o‘zlarining borlik yoki yo‘gligi, kimligini bilishmaydi. Chinakam solik Haq visoliga
yetishishidan oldin o‘zini unutishi va parishon holga kelishi tasvirlanadi.

Yettinchi vodiy — Farg-u Fano vodiysida Navoiy bu dunyoni dengiz
to‘lginiga o‘xshatadi. Biz bilgan bu olam va undagi jamiki narsalar dengiz mavjidek
beqgaror va foniydir. Fano vodiysi inson kamolotining eng oliy — Haqga yetish
bosqichidir. Bu vodiyni ta’riflashda shoir 4 ta hikoya keltiradi. Ulardan birida

@ https://scientific-jl.org/obr <4159} » Buinyck scypnana Ne-82
Yacmv—5_ /lexkaopp—2025



g ’,é ObPA30OBAHHE HAYKA U HHHOBAIIHOHHBIE H/IEH B MHPE I b\ l
2181-

parvonalar hagida bo‘lib, ular shamda ganotlarini kuydirib golganlariga holatini
tasvirlab berishmogqchi bo‘lishibdi. Biri sham yoniga boribdi va ganotini kuydirib,
golganlariga holatini tasvirlabdi lekin hech kim tushunmabdi. So’nggi parvona o°zini
shamga uribdi va unga go‘shilib nurga aylanibdi. U 0‘z magsadi uchun nobud bo‘libdi
va fanoda 0z magsadiga erishibdi. Huddi shunday Haqga yetish uchun unga goshilishi
va bit tan-u bir jon bo‘lish kerak.

Navoiy bu vodiydan keyin yana uchta bob go‘shadi. Bu gismda fano va bago
haqidagi ma’lumotlat hikoyatlar yordamida ochib beriladi. Baqo holatida qushlar
uchun hamma narsa gul-u bo‘ston ko‘zgu bo‘lib, fagat o°z akslarini ko‘rishar edi.
So‘nggi vodiyda o‘ttiz qush goladi va qushlarning o‘zlariSimurg‘ga aylanadi. Fors
tilida o°ttiz qush “si murg® “ deyiladi. Tasavvuf ta’limotiga ko‘ra bu dunyoda har bir
inson Haqgning bir zarrasi, tajallisidir. Bu dunyodagi har bir mavjudod Allohning
zuhuridir, inson buni anglashi uchun juda uzun va mashqqgatli yo‘lni bosib o‘tishi
kerak.

Alisher Navoiyning “Lison ut-tayr” dosyoni tasavvufiy tafakkurning eng
mukammal namunalaridan biridir. Undagi yetti vodiy inson kamolotining izchil
bosqichlarini aks ettiradi. Asar nafagat ruhiy sayrning badiiy tasviri, balki insonning
ichki ma’naviy rivojlanish qonuniyatlarini ko‘rsatib beruvchi ulkan manbalardan
biridir. Har bir vodiy o‘z mazmuni, ramziy hikoyasi va falsafiy xulosalari bilan
insoniyatning doimiy izlanish va Haqgqga talpinish jarayonini anglatadi.

Foydalanilgan adabiyotlar ro’yxati:

1. Alisher Navoiy. Lison ut-tayr. — Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot.
2005

2. Shuhrat Sirojiddinov. Navoiyshunoslik.- Toshkent: Tamaddun. 2019.

3. Fitrat A. Adabiyot qoidalari. — Toshkent. 1995.

@ https://scientific-jl.org/obr <1160} » Buinyck scypnana Ne-82
Yacmv—5_ /lexkaopp—2025



