ISSN:3030-3613 \/#\J/ TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

ALISHER NAVOIYNING “ ASHRAQAT MIN...” G°'AZALINING TAVSIFI
VA ARAB TILINING O‘RNI.

Toshkent Davlat Shargshunoslik universiteti
Sharq xalqglari tillari va adabiyoti instituti
Filologiya va tillarni o ‘gitish: arab tili

1-kurs talabasi Asatillayeva Xadicha Rauf gizi

Annotatsiya:Ushbu maqolada buyuk mutafakkir va g‘azal an’anasining sultoni
Alisher Navoiyning “Ashragat min...” nomli g‘azali ilmiy jihatdan tahlil qilinib, unda
arab tilining qo‘llanishiga xos jihatlar o‘rganiladi. Mazkur g‘azal orifona (tavsifiy-
falsafiy) turga mansub bo‘lib, unda shoirning falsafiy va tasavvufiy qarashlari chuqur
hamda har tomonlama yoritilgan. Maqolada Alisher Navoiy g‘azalning badiiy
ifodaviyligi va mazmuniy teranligini oshirish maqgsadida arab tili unsurlaridan
mohirona foydalangani ko ‘rsatib beriladi.

Kalit so‘zlar: yor, nisor, g‘ayr, sing‘an safol, devona, ibtido, zohid, nido...

AnHoTanusi:B crarbe npoBoaAUTCS HAYYHBIN aHanu3 rasenu «Ashraqat min...»
BEJIMKOT'O0 MBICIUTENSI M CyJITaHa raselibHOM Tpaaunuu Anwumiepa HaBou, a Takke
HCCICAYIOTCSI OCOOCHHOCTH  WCTOJB30BaHMS  apaOCKoro s3bplka B JaHHOM
MPOMW3BEICHNN. YKa3aHHas Tra3ellb OTHOCUTCA K opudoHa (ommcarensHO-
¢dbunocodckomy) TUIy, B pamMKax KOTOporo ¢uiaocopckue u cyuilckue B3IISIbI
M03Ta PACKPBIBAIOTCS TIIYOOKO M BCECTOpOHHE. B cTaThe MmokazaHo, 4TO AJUIIED
HaBou Mactepcku HCMOIB30Ball AJIEMEHTHI apabCKOTo S3bIKa C IIENIbI0 YCUJICHUS
XYJI0°KECTBEHHOM BBIPA3UTEILHOCTH M CMBICTIOBOM TTyOMHBI Ta3eliu.

KiarwueBble cjioBa: BO3M00JICHHBIN, TOKEPTBOBATh, 3a00T, pa30MTHIN KYBIITHH,
Oe3ymerr, Havalo, MpaBeIHUK, BO3TJIAC. ..

Abstract: This article provides a scholarly analysis of the ghazal entitled
“Ashragat min...” by the great thinker and sultan of the ghazal tradition, Alisher
Navoi, focusing on the distinctive features of the use of the Arabic language in this
work. The ghazal belongs to the Orifona (descriptive-philosophical) type, in which the
poet’s philosophical and Sufi views are deeply and comprehensively expressed. The
study demonstrates that Alisher Navoi skillfully employed elements of the Arabic
language to enhance the artistic expressiveness and semantic depth of the ghazal.

Keywords: beloved, gift, worldly, broken jug, passionate lover, beginning,
devout, exclamation...

Alisher Navoiy XV asr Sharq uyg‘onish davrining eng buyuk vakillaridan biri
sifatida keng e’tirof etilgan. Uning adabiy merosi nafaqat hajmi jihatidan, balki janrlar
va badiily mahorati bilan ham hayrat uyg‘otadi. Ayniqgsa, g‘azal janridagi ijodi ulkan

@ https://journalss.org 12 76-son_3-to’plam_Dekabr-2025


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \/#\J/ TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

ahamiyatga ega bo‘lib, Maqsud Shayxzoda uni “G‘azal mulkining sultoni” deb atash
bilan mutloq haqgli ekanini ko‘rsatadi. Navoiyning g‘azallari nafagat mavzu va
ohangining rang-barangligi, balki turli vaznlar va uslublardagi betakrorligi bilan ajralib
turadi, bu esa uning badiiy iste’dodini yanada yorqin namoyon qiladi. 1491-92-yildan
¢’tiboran shoir barcha turkiy she’rlarini yig‘ib, to‘rt devondan iborat «Xazoyin ul-
maoniy» («Ma’nolar xazinasi», u «Chor devon» nomi bilan ham mashhur) majmuasini
tuzishga kirishdi. Bu keng ko‘lamli va jiddiy ish 1498-1499-yillargacha davom
ettirildi. «Xazoyin-ul-maoniy»dagi har bir devonga alohida-alohida nom qo‘yilgan:
1.«G*aroyib us-sig‘ar» («Bolalik garoyibliklari»).

2.«Navodir ush-shabob» («Yigitlik nodirliklari»).

3.«Badoye’ ul-vasaty» («O‘rta yosh yangiliklari»).

4.«Favoyid ul-kibar» («Qarilik foydalari» yoki «Qarilik xulo salari»).

Keyin shoir umrning bu to‘rt davrini yoshga mos tarzda taqsimlab chiqadi:

— bolalik davri (tufuliyat avoni)

— 7-8 yoshdan 20 yoshgacha;— yigitlik davri (shabob zamoni)

— 20 yoshdan 35 yoshgacha;— o‘rta yasharlik davri (kuhulat ayyomi)

— 35 yoshdan 45 yosh gacha;— qarilik davri (fusulning qishi) — 45 yoshdan 60
yoshgacha.

Ammo bu tartibga garab, shu to‘rt devonga shoirning aynan shu yoshlarida bitgan
asarlari Kiritilgan, deb tushunmaslik kerak. Bu yerda ramziylik ham bor.

«Xazoyin ul-maoniy» Navoiy umum merosining salmogli gismini tashkil etadi.
Undan jami 16 lirik janrga oid asarlar o‘rin olgan. Majmuada g‘azal eng asosiy janr
hisoblanadi. Har bir devonga bir xil migdorda, ya’ni aynan 650 tadan, jami 2 ming 600
ta g‘azal kiritilgan. “Xazoyin ul-maoniy” (“Ma’nolar xazinasi”) she’rlar to‘plami
aynan shu g‘azal “Ashraqgat min...” bilan boshlanadi. An’anaga ko‘ra, g‘azal matla‘si
(birinchi bayti)ning birinchi misrasi arab tilida yozilgan. Shu arabcha jumlaning
mazmuni keyingi baytlarda davom ettiriladi va shoirning nazarda tutgan ma’nolari
bosgichma-bosgich ravshanlashib, turli tashbeh-ravishlar, timsollar va istilohlar orgali
o‘quvchiga yetkaziladi. Bu g‘azal faqat o‘zida tugab qolmay, undan keyingi g‘azallar
uchun ma’lum bir dasturiy xususiyatga ega hisoblanadi. Ya’ni, unda buyuk shoirning
dunyoqarashining asosiy yo‘nalishi aks etgan bo‘lib, bu mavzular keyingi g‘azallarda
davom ettiriladi. Shu nuqtai nazardan, mazkur g‘azal mazmunini to‘g‘ri tushungan
kishi Navoiyning devonlaridagi boshqa g‘azallarni ham anglab yetish imkoniga ega
bo‘ladi va shoirning idealari olamiga qadam qo‘yadi. G‘azalda olamning ilohiy
mohiyati va insonning uni anglashidan kelib chigadigan ruhiy tajriba, zavg va galb
shodligi tasvirlangan. Cheksiz bu olam Yagona Allohning ta’jalliy nuri orqali doimiy
ravishda nurafshon va jozibali bo‘lib, barcha mavjudotlarni muvofiqlik va
barqarorlikda birlashtiradi. Ushbu nur Quyosh timsoli orqali beqiyos ne’mat sifatida
namoyon bo‘lib, har kuni porlab, barcha jonzotlar, xususan, inson galbini ham shodlik

@ https://journalss.org 13 76-son_3-to’plam_Dekabr-2025


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \/#\J/ TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

bilan to‘ldiradi. Shu bilan birga, Quyosh faqat timsol sifatida ishlatiladi; haqiqiy ilohiy
Hagigat bundan yanada ulkan bo‘lib, barcha mavjudotlarni, jumladan Quyoshni ham
0°z ichiga oladi. Bu beintihon qudratni fagat ori¢ va piri komil insonlar to‘liq anglay
oladi. Natijada, ular qalblarini ma’rifat nuri bilan to‘ldirib, ushbu nurni boshqa
izlaganlarga yetkazadi va ularni yor aksi orgali tanishtiradilar.

Ashragat min aksi shamsil-ka’si anvorul hido,

Yor aksin mayda ko‘r deb, jomdin chiqti sado.
(Mazmuni: Quyosh kosasidan hidoyat nurlari sochildi, jomdan “Yorning aksini mayda

[PR4)

ko‘r” degan ovoz chiqdi.)
Baytning zohiriy ma’nosini tushunish uchun, avvalo, mashrigdan endigina
ko‘tarilayotgan Quyosh obrazini tasavvur qilish zarur. Yarmi ko‘tarilgan Quyosh
yarim to‘la kosaga o‘xshab tasvirlangan bo‘lib, bu kosa oddiy emas, balki hidoyat
nurlari bilan to‘lgan jom sifatida ko‘riladi. Bu yerda jom — Quyoshni, may esa uning
nurlarini ifodalaydi. Quyosh dunyoni yoritgani sari hagiqiy Yor jamoli namoyon
bo‘ladi. Shoir Quyosh chiggandan so‘ng Yorning go‘zalligi yanada ravshanlashishini
ta’kidlaydi va o‘quvchini undan bahramand bo‘lishga chorlaydi. Shunday qilib,
Quyosh jomida yorishgan ma’rifat nurlari olamni yoritadi va Yorning aksini
to‘laligicha ko‘rsatadi. Baytning botiniy ma’nosiga e’tibor qaratadigan bo‘lsak,
bizningcha, shoir baytning ilk so‘zi “Ashraqat” bilan Qur’oni Karimning Zumor
surasining 69-oyatiga ishora gilgan. Mazkur oyat shunday:
«Yer (mahshar joyi) Parvardigorining nuri bilan yoritiladi; kitob (a’molnomalar)
qo‘yiladi; payg‘ambarlar va guvohlar (farishtalar) keltiriladi va ularning o‘rtasida zulm
gilinmagan holda haqgoniy hukm gilinadi».

G‘ayr naqgshidin ko‘ngul jomida bo‘lsa zangi g‘am,

Yo‘qtur, ey soqiy, mayi vahdat masallik g‘amzudo.

Ey soqiy, agar insonning galb oynasiga Xudodan boshga tashvishlar, moddiy
dunyo g‘am-u anduhlari kirib qolgan bo‘lsa, bu kir va zangni faqat ilohiy ta’jalliy nur,
ya’ni ushbu nurning zavqi bilan yuvish mumkin.Ya’ni, bu dunyoning ko‘rguliklari
ko‘nglingni g‘amga botirsa, vahdat mayidan yaxshiroq may yo‘gki, uni tarqata
oladigan. Bu o‘rinda vahdat mayi— ollohning visoliga yetkazuvchi ishg tarzida
ifodalangan. Soqiy — aslida may quyuvchi, tasavvufiy istiloh sifatida — piri komil
(ustoz) ma’nosini anglatadi.

Ey, xush ul maykim, anga zarf o‘lsa bir sing‘an safol,
Jom o‘lur getinamo Jamshid, ani ichkan gado.

Bu nur, bu may shunchalik mo‘jizaviyki, unga bir siniq sopol kosa bo‘lagi —
ya’ni faqir kishining galbi ham idish bo‘lishi mumkin. Shunda jom butun olamni
namoyon etadigan holga keladi, va ushbu jomdan may ichgan, ya’ni ta’jalliy nuridan
bahra olgan odam, hatto gadoyi bo‘lsa ham, o‘zini podshoday his qiladi. Bunda
quyidagi rivoyatga ishora bor: deyishlaricha, Shoh Jamshid mayni ixtiro qgilgach,

@ https://journalss.org 14 76-son_3-to’plam_Dekabr-2025


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \/#\J/ TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

donishmandlar yordamida shunday bir jom yasagan ekanki, agar unga may to‘ldirsalar,
butun olam va uning voqgea-hodisalarini aks ettirar ekan. Jamshid butun olamni shu
jomda ko‘rib turar ekan. Alisher Navoiy ushbu rivoyatlarga ishora qilib, birinchidan,
orif inson galbi ham olam va ilohiy ta’jalliyni ko‘rsatadigan ko‘zgudir, chunki u Ishq,
ilohiy sirlar va hikmatlarga to‘la degan g‘oyani ifodalaydi. Ikkinchidan, darvishning
siniq ko‘ngli (“sing‘an sopol”) Jamshid kabi shohlardan ham e’tiborli va qimmatli
bo‘lib, aynan shu “siniq ko‘ngillar” ilohiy nurni aks ettirib, dunyoni namoyon eta oladi,
degan fikrni bildiradi.

Jom-u may gar bo‘yladur, ul jom uchun qilmoq bo‘lur,

Yuz jahon har dam nisor, ul may uchun ming jon fido.

Agar jom va may shunday mo‘jizaviy xususiyatga ega bo‘lsa, unda bu jomni
saglash va unga e’tibor berish uchun yuz olamni bag‘ishlash, shuningdek, bu maydan
bahramand bo‘lish uchun ming jonni fido qilish ham ma’nan va ruhiy jihatdan arziydi.
Bu fikrda Navoiy inson qalbi va ilohiy tajalliy nurining qadriyatini ta’kidlash bilan
birga, haqiqiy ma’rifat va ruhiy zavqga erishish yo‘lida insonning o‘zini bag‘ishlashi
zarurligini ko‘rsatadi. Shu nuqtai nazardan, jom va may timsoli nafaqat moddiy, balki
ma’naviy olamni ham aks ettiruvchi vosita sifatida gadrlanadi, ularning ahamiyati
insonning ma’rifiy va ruhiy tajribasida eng yuqori o‘ringa ega ekanligi ta’kidlanadi.

Dayr aro hush ahli rasvo bo‘lg‘ali, ey mug‘bacha,
Jomi may tutsang meni devonadin qil iptido.

Ey pir, so‘zini tilga oluvchi, pir majlisida hushyorlar ongini yo‘qotib, behudu va
rasvo bo‘lish uchun yig‘ilgan ekan. Agar sen pirning mujdasini, so‘zini yetkazmoqchi
bo‘lsang, buni men, devonadan, boshlagin. G‘azalning beshinchi baytida lirik
gahramon dayr aro — oqil, dono kamolotga yetgan kishilarning ilohiyot, Ishg hagida
majlis quradigan, suhbatlashadigan joyga kirib, mug‘bachaga — may tashuvchi bolaga
murojaat qilib, jomda may tutsa, eng avvalo unga uzatishini so‘raydi.

Vahdate bo‘lg‘ay muyassar may bila jom ichrakim,
Jom-u jam lafzin degan bir ism ila qilg‘ay ado.

Shunda ilohiy nur — may orqali qalb jomi yorqinlashib, magsadli chehra, ya’ni
Allohning jamoli to‘lig namoyon bo‘ladi. Shu zahoti inson ongida Allohdan boshqa
barcha narsalar yo‘qoladi, ularning ahamiyati yo‘qolib, butun e’tibor va qalb to‘liq
ilohiy Hagigatga garatiladi. Bu holat ruhiy tajriba sifatida insonning ichki olamida
ma’rifat nurining to‘la yorqinligini aks ettiradi va shaxsni Allohning mutlaq qudrati va
go‘zalligi bilan uyg‘unlashtiradi.

Sen gumon qilg‘andin o‘zga jom-u may mavjud erur,
Bilmayin naf etma bu mayxona ahlin, zohido.

Zohiddan (din peshvosidan) lirik gahramonning bir o‘tinchi bor, bu baytlarni
o‘qib mayxona ahlini- oqil, dono kamolotga yetgan kishilarni ilohiyot, Ishg hagida
majlis quradigan, suhbatlashadigan insonlarni ayblab o‘Itirma, sen o‘ylayotgan haqiqiy

@ https://journalss.org 15 76-son_3-to’plam_Dekabr-2025


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \L‘Q TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

may va jomdan ham tashqari bu so‘zlarning ma’nosi bor. Ollohning ishqi va uni o‘ziga
jo qilib olmogqchi bo‘lgan qalb haqida so‘zlayapman degandek go‘yo.

Tashnalab o‘lma, Navoiy chun azal soqiysidin,

“Ishrabu, yo ayyuhal-atshon” kelur har dam nido.

Ey Navoiy, azaliy Zot — olam Parvardigorining ta’jalliy nuridan bahra olmasang
bo‘lmaydi, chunki U o°‘z kalomida: “Iching, ey tashnalar!” deb aytgan. G‘azal
magqta’sida ishlatilgan “Ishrabu” so‘zi ham Qur’oni Karimdan olingan (Baqara, 60)
bo’lib, birgina “Ichinglar” so‘zi orqali Alisher Navoiy tasavvuf olamiga yanada
mazmun berdi.

Xulosa. Alisher Navoiy “Ashraqat min...” g‘azalini turkiy va arab tili orqali
ham tasavvuf, ham diniy ilm bilan boyitgan eng nodir g‘azal hisoblanadi. Navoiy bu
g‘azal orqali ma’shuqning ishq sahrosidagi holatini yaqqol tasvirlab, uni o°z iste’dodi
bilan bezagan. Bundan tashqari, Navoiy bu g’azal bilan ishq yoliga kirmoqchi bo‘lgan
yoki endigina kirgan ishq sarmastlariga bir ma’noda eslatma bergandek edi, go‘yo.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:
1. S.Olim, S.Ahmedov. Adabiyot. Toshkent: G’afur G’ulom, 2019. 351 b.
2. Qodirova B. Orifona(falsafiy) g‘azallar sharhi. “Ashragat min...” g‘azali.

International Journal of Scientific Researchers, 2025.

3. Namozova F. H. Alisher Navoiyning “ashraqat min...” g‘azalining tasavvufiy

talgini. Xalgaro lImiy Konferensiya, 2022

4. www.hidoyat.uz
5. www.kh-davron.uz

@ https://journalss.org 16 76-son_3-to’plam_Dekabr-2025


https://journalss.org/

