ISSN:3030-3613 \L‘«\ll TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

XV ASR MOVAROUNNAHRIDA XOJA AHROR VA NAQSHBANDIYA
TARIQATINING SIYOSIYLASHUVI

Shotemirov Abbos Xoshim o'g'li
Sharof Rashidov nomidagi Samargand Davlat
universeteti, Tarix fakulteti magistranti

Annotatsiya

Xoja Ubaydulloh Ahror Valiy (1404-1490), Xoja Ahror nomi bilan mashhur,
Markaziy Osiyo tasavvufi va siyosiy iqtisodiyoti tarixidagi eng muhim va bahsli
shaxslardan biridir. U kechki Temuriylar davrining notinch o‘tish bosqgichida yashab,
Nagshbandiya tariqatining sokinlikka asoslangan an’anaviy yo‘lini tubdan isloh gildi.
Xoja Ahror bu tarigatni fagat ruhiy-ma’naviy yo‘nalishdan ijtimoiy-siyosiy va iqgtisodiy
qudratga ega yirik harakat darajasiga ko‘tardi. Ushbu maqolada uning hayoti,
“hukmdorlar bilan kurash yo‘li” nomi bilan mashhur bo‘lgan ilohiy islohoti, ulkan
iqtisodiy ta’siri hamda Mirzo Ulug‘bekning halokati va Samarqand rasadxonasining
vayron etilishi bilan bog‘liq ilmiy-siyosiy voqealardagi bahsli o‘rni tahlil gilinadi. Xoja
Ahrorning dunyoviy hokimiyat bilan strategik alogalari keyingi Nagshbandiy peshvolari
uchun namuna bo‘lib, islomiy Sharqda davlat va tasavvuf o‘rtasidagi munosabatlar
mohiyatini tubdan o‘zgartirdi.

AHHOTALIUA

Xomxka Yo6anaymiax Axpopu Bamu (1404—1490), uzBecTHblii Kak XoJpKa
AXpop, SBISIETCS OJHOM M3 CaMbIX 3HAYUTEIBHBIX U MPOTHUBOPEUYUBHIX (GUTYP B
MCTOPUM LIEHTPATHHOA3UATCKOTO Cypu3Ma M TMOIUTHYECKOM SKOHOMHUKH. JKHBS B
MOXy OYpHBIX MEpeMeH mo3AHero Tumypuackoro nepuonaa, AXpop NIyOOKO
pedopMHupoBan  cO3epUATETbHYI0  TPAIUIMI0O  HAKIIOAHAWICKOTO  TapuKaTa,
npeoOpa3oBaB €ro M3 WCKIIOYUTENBHO TYXOBHOTO OpaTcTBa B MOUIHYIO COITMAJIBHO-
MMOJIUTUYECKYIO M SKOHOMHMYECKYIO CHIIy. B MaHHOW cTaThe paccMaTpHUBAIOTCS €ro
ouorpadusi, OorocioBckas pedopma, H3BECTHAs KaK «IIYThb MNPOTUBOCTOSIHUS C
BJIACTUTEIISIMIY, €T0 KOJIOCCATbHOE IKOHOMHYECKOE BIMSHUE, a TAKXKE CIIOpHAs POJIb
B Hay4HO-TIOJUTHUECKUX COOBITHSX, CBS3aHHBIX C Tubenbto Mup3o YiyrOeka u
nocneayoomum paspymenueM CamapkaHiackoil oOcepBaropun. CrpaTerndyeckoe
B3aUMOJICUCTBHE AXpopa € MHUPCKOW BJIACTHIO 3QJIOKWIO TMPEHEACHT IS
MOCIEAYIONUX JUICPOB HAKITOAHIUHCKOTO Op/IeHa, PAAUKAIBHO H3MEHUB XapaKTep
OTHOIICHUH MEX]Iy TOCYAapCTBOM H Cy(U3MOM B HicIaMCKoM BocTtoke.

Abstract
Khoja Ubaydulloh Ahrori Vali (1404-1490), known as Khoja Ahror, stands as

one of the most consequential and controversial figures in the history of Central Asian
Sufism and political economy. Living through the tumultuous transition of the late

A,
Www https://journalss.org 87 77-son_1-to’plam_Yanvar-2026


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \L‘«\ll TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

Timurid era, Ahror profoundly reformed the quietist tradition of the Nagshbandi order,
transforming it from an exclusively spiritual tariga into a major socio-political and
economic force. This article examines his biography, his theological reform known as
"the path of conflict with the kings," his immense economic power, and his contested
role in the scientific-political turmoil surrounding the demise of Mirzo Ulug'bek and
the subsequent destruction of the Samarkand Observatory. Ahror's strategic
engagement with temporal power established a precedent for subsequent Nagshbandi
leaders, fundamentally altering the relationship between state and Sufism in the Islamic
East.

Kirish
XV asr Temuriylar Uyg‘onish davring eng ravnaq topgan, ilm-fan va
madaniyat yuksak darajaga yetganligi bilan ajralib turadi. Bu davrda Samargandda
Mirzo Ulug‘bekning ilm-fanga homiyligi, fors-tojik adabiyoti va islomiy tasavvufning
yuksalishi kuzatildi. Ana shu ilmiy-ma’naviy muhitda Xoja Mahmud Shoshiyning
o‘g‘li — Xoja Ubaydulloh, ya’ni Xoja Ahror Valiy, Nagshbandiya sulsilaning
asoschisi Bahouddin Nagshbanddan keyingi markaziy shaxs sifatida shakllandi.
Tarixiy manbalarda Xoja Ahror shaxsi turlicha talgin etiladi: u bir tomondan “Qutb ul-
Aqtab” (Qutblar Qutbi) va Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy hamda Zahiriddin
Muhammad Bobur kabi adiblarning “murshidi komil”i — yuksak ruhiy yetakchisi
sifatida ulug‘lanadi. Shu bilan birga, u 1449-yilda olim va hukmdor Ulug‘bekning gatl
etilishiga sabab bo‘lgan siyosiy-diniy garama-garshiliklarda ham tilga olinadi.
1. Biografiyasi va Iqtisodiy Ta’siri
Xoja Ahror 1404-yilda Toshkent yaqinidagi Bog‘iston gishlog‘ida tug‘ilgan.
U dastlabki ta’limini Toshkent va Samarqand madrasalarida olgan. Ruhiy jihatdan u
Nagshbandiya tariqatiga mansub bo‘lib, o‘z silsilasini Sayyid Amir Kulol va
Bahouddin Nagshband orgali davom ettirgan. Ya’qub Charkhiydan “irshod huquqi” —
ruhiy yo‘l-yo‘riq berish iznini olgach, unga “Ahror” (“Ozod”) unvoni berilgan.
Manbalarda gayd etilishicha, Xoja Ahror katta igtisodiy salohiyatga ega
bo‘lgan. Unga tegishli bo‘lgan yer-suvlar, bog‘lar, savdo va dehqonchilik xo‘jaliklari
nafagat Movarounnahrda, balki Xuroson, Toshkent va Buxoro atrofida ham mavjud
bo‘lgan. O.D. Chexovich tomonidan nashr etilgan “XV-XVI asrlar Samargand
huyjjatlari” to‘plamida 1454, 1470, 1480 va 1483 yillarga oid bir necha vaqfnomalar
keltirilgan bo‘lib, ularda Xoja Ahrorning Samarqandda qurdirgan madrasa, xonaqoh
va masjidlari uchun katta hajmdagi yerlar, bog‘lar va savdo do‘konlarini vaqf etgani
gayd etilgan (Chexovich, 1971, 25-29-betlar). Bu hol Xoja Ahrorning boylikni shaxsiy
emas, balki ijtimoiy magqgsadlarda ishlatganini tasdiglaydi. Botirxon Valixo‘jayev
yozganidek, Xoja Ahror “dehqonchilikni mugaddas mehnat” deb bilgan va o‘z qo‘li
bilan yer haydagan. Uning “Bu dunyo yerlaridan yetishtirilgan hosil jannat yo‘lida yo‘l

A,
Www https://journalss.org 88 77-son_1-to’plam_Yanvar-2026


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \L‘«\ll TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

ozigasidir” (Valixo‘jayev, 2004, 5-bet) degan fikri iqtisodiy faoliyatning diniy-
ma’naviy mohiyatini ochib beradi. U o‘z yerlaridan olingan daromadlarni bevosita
kambag-‘allar, talabalar, darveshlar va hunarmandlarga yordam sifatida tagsimlagan.
Shu bois Abdurahmon Jomiy uni “minglab yerlar egasi, ammo boyligi bilan emas,
saxovati bilan mashhur zot” deb ta’riflagan (Tuhfat ul-Ahror dostonida). Shuningdek,
Xoja Ahror mehnatkashlarning ijtimoiy himoyasini ham ta’minlagan. “Manoqibi Xoja
Ahror”’da keltirilgan bir vogeada u Sayyid Muhammad Sort ismli amaldorning zulmiga
uchragan tuyabogar Qora Ahmadni himoya gilgani aytiladi. Xoja Ahror adolatsizlikka
garshi chiqib, mazlumni himoya qilgan va bu hol “Xoja Ahrorning ruhiy qudrati bilan
bir gatorda, uning igtisodiy-siyosiy nufuzidan xalq manfaati yo‘lida foydalanganining
dalilidir” (Valixo‘jayev, 2004, 4-bet). V.L. Vyatkin o‘z tadgiqotlarida Xoja Ahrorni
“iqtisodiy kuch orqali ijtimoiy tinchlikni ta’minlashga intilgan davlat arbobi” deb
baholaydi (Vyatkin, 1904). Uning fikricha, Xoja Ahror o‘z obro‘sidan foydalanib,
hukmdorlar o‘rtasidagi ichki nizolarni bartaraf etgan, iqtisodiy resurslarni tinchlik va
barqarorlikni mustahkamlash yo‘lida ishga solgan. Xoja Ahrorning iqtisodiy islohotlari
va faoliyati Movarounnahrda dehqonchilik, savdo-sotig va hunarmandchilikning
rivojlanishiga xizmat gilgan. Uning vaqgf siyosati orgali yaratilgan ijtimoiy fondlar
ta’lim, ilm-fan va diniy-ma’rifiy hayotning iqtisodiy asosini mustahkamladi. Shu
sababli u zamondoshlari tomonidan “fuqarolar madadkori”, “faqirlar homiysi sifatida
ulug‘langan.

2. Nagshbandiya Islohoti: Amirlar bilan ziddiyat.

XV asrda Movarounnahrda Nagshbandiya tarigatining eng yirik vakili bo‘lgan
Xoja Ubaydulloh Ahror bu ta’limotga ijtimoiy va siyosiy mazmun kiritgan, uni faqat
ma’naviy tarbiya yo‘li emas, balki jamiyatni isloh etish vositasiga aylantirgan. Xoja
Ahrorning faoliyati tarigat tarixida burilish yasab, “xalqqa xizmat qilish — Haqga
xizmat” degan g‘oyani markaziy tamoyil darajasiga ko‘tardi. Uning tashabbusi bilan
Nagshbandiya tariqati ijtimoiy adolat, iqtisodiy tenglik va siyosiy mas’uliyatni o‘z
e’tiqod tizimiga singdirdi. Bundan avvalgi Nagshbandiya shayxlari siyosatdan chetda
turish, “zohidona uzlat™ni afzal ko‘rish bilan tanilgan edilar. Ammo Xoja Ahror bu
qarashni isloh qildi. U hukmdorlar va amirlar bilan bevosita muloqot o‘rnatib, ularning
siyosiy qarorlariga ma’naviy ta’sir o‘tkazishni o‘z zimmasiga oldi. Shu sababli V.V.
Bartold ta’kidlaganidek, “Ahror Nagshbandiya yo‘lini faqat zikr va uzlat tariqi emas,
balki davlatni to‘g‘ri boshqarishning ma’naviy nazorati sifatida ko‘rdi” (Ulug‘bek va
uning davri, 1918). Bu islohiy faoliyat, tabiiyki, hukmron tabaga bilan keskin
to‘gnashuvlarga olib keldi. Xoja Ahrorning xalq manfaati yo‘lida hukmdorlarga
ochigchasiga e’tiroz bildirish holatlari manbalarda ko‘plab qayd etilgan. “Manoqibi
Xoja Ahror”da keltirilishicha, u Sayyid Muhammad Sort ismli amaldorning zulmiga
qarshi chiqib, “Men tahqir yo‘llarini yaxshi bilaman, ammo bunday ishni senga ravo
ko‘rmayman” deya ogohlantirgan, oradan oz vaqt o‘tib, mazkur amirning halok

A,
Www https://journalss.org 89 77-son_1-to’plam_Yanvar-2026


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \,\ﬁll TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

bo‘lishi bu hodisani “Xoja Ahrorning ruhiy qudratining belgisi” sifatida talqin qilingan
(Valixo‘jayev, 2004, 4-bet).

Shuningdek, Xoja Ahror bilan ba’zi ulamolar va amirlar o‘rtasidagi ziddiyat ham
tarixiy manbalarda keng yoritilgan. “Rashahot ayn ul-hayot” asarida shayxulislom
Xoja Mavlono va Xoja Ahror o‘rtasidagi bahsli munosabat tafsilotlari keltiriladi.
Mavlono Xoja Ahrorni “mol-mulk to‘plovchi dunyador” sifatida g‘iybat qilgan, biroq
oradan o‘tgan yillarda o‘zi og‘ir kasallikka chalingach, “bizning qilmishlarimiz nafs
g‘ururidan bo‘lgan, u zotdan uzr so‘ranglar” deb tavba qilgan (Valixo‘jayev, 2004, 3—
4-betlar). Bu vogea Xoja Ahrorning ta’sir kuchi va islohiy yo‘lining ma’naviy
ustunligini ko‘rsatadi. Xoja Ahrorning islohiy harakati natijasida Nagshbandiya
tarigati xalg hayotiga yaginlashdi, siyosiy hokimiyat ustidan ma’naviy nazoratni
kuchaytirdi. Bu tariqatning keyingi asrlardagi ijtimoly obro‘siga, shuningdek,
sufiylikning jamiyatdagi faol o‘rniga asos bo‘lib xizmat qildi. Shu tariqa, Xoja Ahror
Nagshbandiya yo‘lini yangi bosqichga ko‘tardi — u uni Xalq va davlat o‘rtasidagi
ma’naviy ko‘prikka aylantirdi.

3. Ulug‘bek atrofidagi ziddiyatlar va samrqand ilmiy markazining tanazzuli.

XV asrda Mirzo Ulug‘bek hukmronligi davrida Samargand Movarounnahrning
eng yirik ilmiy va madaniy markaziga aylangan edi. Ulug‘bek tomonidan barpo etilgan
madrasa, Chinixona, bog‘lar hamda mashhur rasadxona Sharq ilm-fani rivojida yangi
bosqichni boshlab berdi. Xoja Ubaydulloh Ahror aynan shu muhitda voyaga yetgan
bo‘lib, ilmiy-ma’naviy dunyoqarashining shakllanishida bu davr mubhitining ta’siri
katta bo‘lgan (Valixo‘jayev, Buyuk ma’naviy murshid, 2004, 3-bet). Biroq
Ulug‘bekning ilm-fanga chuqur berilib, diniy-siyosiy doiralardan ma’lum darajada
yiroglashgan siyosati saroydagi ayrim amirlar va ulamolar noroziligiga sabab bo‘ldi.
Bu ziddiyatlar natijasida ilm va siyosat o‘rtasida keskin qarama-garshilik yuzaga keldi.
Abdurauf Fitrat o‘z tadqiqotlarida bu jarayon haqida shunday yozadi: “Ulug‘bek
zamonida mashhur Xoja Ahror Valining davrasida diniy teskarichilik kuchayib, bu hol
Ulug‘bekning o‘limi bilan yakun topdi. Natijada, go‘zal san’at va ilm markazi
Samarqanddan Hirotga ko‘chdi” (Valixo‘jayev, 2004, 8-bet).

Shu bilan birga, B. Valixo‘jayev Fitrat fikriga aniqlik kiritib, Xoja Ahror faoliyatiga
ilmiy asosda baho beradi. U shunday yozadi: “Ulug‘bek rasadxonasining buzilishiga
Xoja Ahrorning hech qanday alogasi yo‘q, u bu hodisalarda gunohkor emas. Aksincha,
u Ulug‘bek vafotidan keyin ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashga, xalq hayotida
tinchlikni qaror toptirishga harakat qilgan” (o‘sha asar, 9-bet). Shuningdek, muallif
Alisher Navoiy “Farhod va Shirin” dostonida Ulug‘bekni “ilm sari yo‘l ochgan sulton”
sifatida madh etganini eslatadi. Bu dalil Ulug‘bekning ilmiy nufuzi vafotidan keyin
ham Movarounnahrda saqlanib turganini ko‘rsatadi (Valixo‘jayev, 2004, 10-bet).
Valixo‘jayevning xulosasiga ko‘ra, Samarqand ilmiy markazining tanazzuli bevosita
Xoja Ahror yoki Nagshbandiya tariqati faoliyati bilan bog‘liq emas. Asosiy sabab

AT
vy https://journalss.org 90 77-son_1-to’plam_Yanvar-2026


https://journalss.org/

ISSN:3030-3613 \,\‘4/ TADQIQOTLAR jahon ilmiy — metodik jurnali

TADQIQOTLAR

siyosiy beqarorlik, amirlar o‘rtasidagi raqobat va diniy doiralar o‘rtasidagi ichki
kurashlar bo‘lgan. Muallif, shuningdek, V.L. Vyatkin va A.N. Boldirev tadqiqotlariga
tayanib, Xoja Ahror faoliyatini “davlatni barqarorlashtirish, urushlarni to‘xtatish va
tinchlikni saglashga garatilgan harakat” sifatida baholaydi (Valixo‘jayev, 2004, 8-9-
betlar).
Shunday qilib, tarixiy manbalar tahlili shuni ko‘rsatadiki, Ulug‘bek atrofidagi
ziddiyatlar ilm-fan rivojiga salbiy ta’sir ko‘rsatgan bo‘lsa-da, Xoja Ahror bu
jarayonlarda vayronkor kuch emas, balki ijtimoiy bargarorlikni saglashga intilgan
shaxs sifatida tarixda muhrlangan.
Xulosa

Xoja Ubaydulloh Ahror XV asr Movarounnahr tarixida diniy-ma’naviy rahbar,
iqtisodiy islohotchi va siyosiy arbob sifatida o‘ziga xos o‘rin egallaydi. U
Nagshbandiya tarigatini fagat tasavvufiy poklanish yo‘li emas, balki ijtimoiy adolat,
iqtisodiy barqarorlik va siyosiy mas’uliyatni o‘zida mujassam etgan faol harakatga
aylantirdi. Ulug‘bek davrida yuzaga kelgan diniy va ilmiy ziddiyatlar Ahror
faoliyatining eng bahsli jihatlaridan biridir. Abdurauf Fitrat o‘z tadgiqotlarida Xoja
Ahrorni “diniy teskarichilik harakati homiysi” sifatida tilga olgan bo‘lsa-da,
Valixo‘jayev bu fikrni rad etadi va “Ulug‘bek rasadxonasining buzilishida Xoja
Ahrorning aybi yo‘q, u bu voqgealarda bevosita ishtirok etmagan” deya qat’iy
ta’kidlaydi (Valixo‘jayev, 2004, 9-bet). Shuningdek, A.N. Boldirev va V.L. Vyatkin
Xoja Ahrorni “davlatni barqarorlashtirish, urushlarni to‘xtatish va tinchlikni tiklashga
xizmat qilgan ma’naviy yetakchi” sifatida baholaydilar (Vyatkin, 1904). Demak, Xoja
Ahrorning faoliyati Timuridlar davrida sufiylikni yangi bosqichga ko‘tardi. U diniy
hokimiyatni siyosiy mas’uliyat bilan birlashtirib, islom olamida tasavvufning ijtimoiy
va siyosiy o‘rni qayta belgilanishiga sabab bo‘ldi. Uning iqtisodiy saxovati, ijtimoiy
adolatga sodiqligi va siyosiy barqarorlik yo‘lidagi faoliyati natijasida Xoja Ahror
Markaziy Osiyo tarixida “fuqarolar madadkori” va “davlatni muvozanatga keltiruvchi
ruhiy kuch” sifatida abadiy nom qoldirdi.

Foydalanilgan adabiyotlar

Valixo‘jayev, B. Buyuk ma’naviy murshid. — Toshkent: Fan, 2004.

Chexovich, O.D. XV-XVI asrlar Samargand hujjatlari. — Moskva: Nauka, 1971.
Fitrat, A. Ulug ‘bek va uning davri. — Samargand, 1927.

bonaupes, A.H. “O ponu cydues B obmecTBennou xu3znu Cpenneit Azun B XV
Beke.” — M3Bectnas AH CCCP, 1941.

5. Bsarkun, B.JI. Xoxxa Axpap u ero Bpems. — Turkestanskiy sbornik, 1904.

P

WWW https://journalss.org 91 77-son_1-to’plam_Yanvar-2026


https://journalss.org/

