Ta'limda ragamli texnologiyalarni tadbiq etishning zamonaviy tendensiyalari va rivojlanish omillari

[JTIMOIY BIRDAMLIKNING TARIXIY O‘ZGARISHI: IBN XALDUN
QARASHLARIDA ASABIYYANING SHAKLLANISHI VA YEMIRILISHI

Ochilov Baxtiyor Shuhrat o ‘g ‘li
Navoiy inovatsiyalar univeristeti “
ljtimoiy-gumanitar fanlar kafedrasi” o ‘qituvchisi

+99893 305 62 27

Annotatsiya: Ushbu maqolada Ibn Xaldunning “asabiyya” nazariyasining
evolyutsion jarayoni, uning badaviyadan hadoriyaga o‘tish bosqichidagi funksional
o‘zgarishlari ilmiy-falsafiy tahlil gilinadi. Asabiyyaning kuchayishi va yemirilishi
tabiiy-geografik omillar, nasab aralashuvi hamda siyosiy hokimiyatning ongli
harakatlari bilan bog‘ligligi asoslab beriladi. Shuningdek, sivilizatsiya taraqqiyoti
jarayonida ijtimoiy birdamlikning tabiiy susayishi Ibn Xaldun konsepsiyasining
tarkibiy gismi sifatida talgin gilinadi.

Kalit so‘zlar: Asabiyya, umron, badaviya, hadoriya, ijtimoiy birdamlik.

VICTOPUYECKA I TPAHC®OPMAILIMS COLIMAJILHOM
COJIMOAAPHOCTHU: ®POPMMPOBAHMUE U PA3JIOXXEHUE
ACABWIN B B3TJISIJAX UBH XAJIJTYHA

AHHOTanusA: B manHOW crarthe mnpeacraBiieH (DHIIOCO(CKO-COIMOIOTHICCKHMA

aHaJM3 JBOJIOIMU KOHIENIMU «acabuitsi» MOH XanayHa, a Takke M3MEHEHHS €&
CTPYKTYPBI B IIPOIIECCE Mepexoia 00IecTBa oT OexynHckoro (6anaBus) K TOPOJICKOMY
(xamapusi) ykmamy. IlokasaHo, dro (akTOpsl CpeIbl, CMEIICHHEe pPOJOB U
1[eJICHATPABIICHHAS TTOJIUTHUKA BJIACTH SIBJISIOTCS KITIOYEBBIMU MPUINHAMHA OCTIa0ICHUS
conmanbHOM conmunapHocTi. OCMBICTUBAETCS, KaK Pa3BUTHE ITUBIIN3AIIMHI TIPUBOIAT
K €CTECTBEHHOMY YTacaHHIO acaOuiiu.

KuaroueBble cjoBa: Acaluiis, ympaH, OeqyMHCKas cpena, TOpOjACKas
[IUBWIA3AIHS, COITHAIbHAS COMUIAPHOCTD.

THE HISTORICAL TRANSFORMATION OF SOCIAL SOLIDARITY:
THE FORMATION AND DECLINE OF ASABIYYA IN
IBN KHALDUN’S THOUGHT

Abstract: This article offers a socio-philosophical analysis of Ibn Khaldun’s
concept of asabiyya, focusing on its evolution during the transition from a nomadic
(badawiya) society to a sedentary (hadariya) civilization. The study argues that
environmental conditions, lineage mixing, and deliberate political actions contribute to
the weakening of group solidarity. It also discusses how the progress of civilization
results in the natural decline of asabiyya as an inner dynamic of social development.

https://journalss.org/index.php/trt 49-to’plam_1-gism_Noyabr-2025 72


https://journalss.org/index.php/trt

Ta'limda ragamli texnologiyalarni tadbiq etishning zamonaviy tendensiyalari va rivojlanish omillari

Keywords: Asabiyya, civilization, nomadic society, urban culture, social
cohesion.

[jtimoiy birdamlikning tarixiy rivojlanish jarayonini o‘rganish, eng avvalo,
jamiyatning ichki tuzilishi, ijtimoiy alogalar tizimi va hokimiyat—-madaniyat
munosabatlari ganday shakllanganini tahlil gilishni taqozo etadi. Mazkur jarayonni
o‘rganish nafaqat tarixshunoslik, balki ijtimoiy falsafa, siyosatshunoslik va
sotsiologiya uchun ham muhim metodologik ahamiyatga ega. Chunki ijtimoiy
birdamlikning mazmuni har bir davrda o‘ziga xos shakllanadi: ba’zan u diniy
mafkuraga, ba’zan qabila tuzilmalariga, ba’zan iqtisodiy manfaatlar birligiga, ba’zan
esa siyosiy institutlarning mustahkamligiga tayanadi. Bu jarayonlarning o‘zaro
bog‘ligligini izohlash uchun esa universal nazariy yondashuv talab etiladi.

Ibn Xaldunning asabiyya haqidagi ta’limoti ana shu jarayonni izchil tushuntirib
bera olgan eng mukammal nazariyalardan biri sifatida ajralib turadi. U asabiyyani
jamiyatning tabiiy harakatlantiruvchi kuchi sifatida talgin qilib, uni sivilizatsiyaning
paydo bo‘lishi, yuksalishi va inqirozini tushuntiruvchi universal mezon darajasiga
ko‘tardi (1). Bu yerda “universal mezon” iborasi shuni anglatadiki, asabiyya jamiyat
tuzilishining barcha bosgichlarida — boshlang‘ich qgabila uyushmalaridan tortib,
markazlashgan davlatlar, yirik sivilizatsiyalar va imperiyalar tizimigacha bo‘lgan
jarayonlarda — muhim tushuntiruvchi kategoriya sifatida amal giladi.

Asabiyya, bir garashda, fagatgina urug‘—qgabila birdamligi yoki jamoaning
birlashuv kuchi bo‘lib ko‘rinishi mumkin. Ammo Ibn Xaldun nuqtai nazarida bu
tushuncha ancha kengroq — u jamiyatning ichki energiyasi, ijtimoiy tizimning harakat
dinamikasi va siyosiy tuzumning bargarorlik darajasini belgilovchi asosiy omildir (2).
Tadqiqotlarimizdan ko‘rinadiki, asabiyya shunchaki birlashuv hissi emas, balki:

« ijtimoiy guruhning o°‘z manfaatlari yo‘lida faol harakat qilish qobiliyati;

« Xavf-xatar va tashqi bosimlar ostida ham birdamlikni saglash qudrati;

« hokimiyatga intilish va uni qo‘llab-quvvatlashning ruhiy-ijtimoiy manbai;

« jamiyatning o‘zini o°zi tashkil etish mexanizmi;

sifatida namoyon bo‘ladi. Ushbu tadqiqotlardan ko‘rinadiki, asabiyya — bu
jamiyatning “energiya manbai”, uning ichidagi ijtimoiy kuchlarning uyg‘unlashuvi va
harakatga kelishidan iborat murakkab jarayon sifatida izohlanadi. Shu bois tarixiy
jarayonlarni izohlashda asabiyya o‘ziga xos metodologik vosita sifatida maydonga
chigadi. Bu yondashuv, o‘z navbatida, ijtimoiy birdamlikning ganday shakllanishi,
ganday kuchlar tomonidan qo‘llab-quvvatlanishi va ganday omillar ta’sirida
yemirilishini tahlil gilish imkonini beradi.

Ibn Xaldun qarashlariga ko‘ra, jamiyatning tabiiy shakllanish bosqichida
asabiyya yuksak darajada bo‘ladi. Qabila hayotining soddaligi, tashqi xavflarga qarshi
kurash zarurati va jamoa a’zolarining manfaatlari birligi ularning birdamligini

https://journalss.org/index.php/trt 49-to’plam_1-gism_Noyabr-2025 75


https://journalss.org/index.php/trt

Ta'limda ragamli texnologiyalarni tadbiq etishning zamonaviy tendensiyalari va rivojlanish omillari

mustahkamlaydi. Ana shu kuch jamiyatni tashkil etadi, uni bir magsad sari yetaklaydi
va hatto siyosiy hokimiyatni shakllantirishga xizmat qiladi(3). Ya’ni, asabiyya faqat
ijtimoiy birdamlik emas, balki hokimiyatning tabiiy asosidir. Birog jamiyat taragqqiy
etib, sivilizatsiya bosqichiga ko‘tarila borgani sari bu birlik tabiiy ravishda susaya
boshlaydi

Sivilizatsiya rivoji bilan bog‘liq ravishda iqtisodiy farovonlikning oshishi,
moddiy qulayliklarning ko‘payishi va ijtimoily tabagalanishning chuqurlashuvi
birdamlikning dastlabki kuchini yemirib boradi. Ibn Xaldun bu jarayonni jamiyat
hayotining tabiiy gonuniyati sifatida izohlaydi: “Asabiyya o‘z kuchining cho‘qqisiga
yetgach, asta-sekin susayish davri boshlanadi, chunki qulaylik ortib borishi bilan
insonlar kurashuvchanlik va birdamlik xususiyatini yo‘qotadi,” — deya ta’kidlaydi u
(4). Shu ma’noda, asabiyya nafaqat jamiyatni bunyod etadi, balki uning yemirilish
mexanizmini ham o‘zida mujassam etadi. Bu dialektik yondashuv Ibn Xaldun
konsepsiyasining eng original tomonlaridan biridir.

Bu jarayonning ichki mohiyatiga e’tibor qaratadigan bo‘lsak, asabiyaning
yemirilishi uch bosqgichda namoyon bo‘lishi mumkin. Birinchi bosqichda hokimiyat
mustahkamlanadi va markazlashadi, birog birdamlik asosidagi tabiiy kuch siyosiy
mexanizmlar bilan almashadi. Ikkinchi bosgichda ijtimoiy tabagalanish, igtisodiy
tengsizlik va hokimiyatning byurokratiklashuvi kuchayadi. Uchinchi bosgichda esa
jamoaviy birdamlik butunlay zaiflashib, tashqgi kuchlar yoki ichki parokandalik
natijasida siyosiy tuzum ingirozga yuz tutadi. Bu jarayonni sivilizatsiyalar tarixida
ko‘p marotaba kuzatish mumkin — xoh u Abbosiylar davlati bo‘lsin, xoh Umaviylar,
xoh Rim imperiyasi (5).

Ibn Xaldunning metodologiyasi shu bilan ahamiyatliki, u tarixiy jarayonlarni
tasodifiy omillar asosida emas, balki ijtimoiy—individual xatti-harakatlarning umumiy
gonuniyatlari orgali izohlaydi. Uning fikricha, biror jamiyatning tanazzuli alohida
shaxslarning xatosi yoki biror tasodifiy sabab natijasi emas — bu jamiyatning ichki
birdamlik kuchining yemirilishi bilan bog‘liq tabiiy oqibatdir(6). Demak, har bir
tarixiy vogeani anglash uchun avvalo uning ijtimoiy asosini, birdamlik darajasini,
igtisodiy sharoitini va madaniy muhitini hisobga olish zarur sanalgan. Bu yondashuvni
bugungi kunda sotsiologiyada qo‘llaniladigan strukturaviy—funksional tahlil bilan
hamohang, deb ayta olishimiz mumkin.

Shu bilan birga, zamonaviy tadgiqgotchilar ham asabiyya tushunchasining hozirgi
global jarayonlarga qanchalik mos tushishini qayta baholamoqdalar. Ba’zi olimlar uni
milliy birdamlik, fugarolik sadoqgati yoki madaniy uzviylik tushunchalari bilan
giyoslaydi; boshgalarga ko‘ra esa asabiyya — bu har ganday ijtimoiy tizimni
birlashtiruvchi kollektiv energiyaning tarixiy ko‘rinishidir (7). Shu ma’noda, Ibn
Xaldun konsepsiyasi bugungi siyosiy integratsiya jarayonlari, jamiyatlararo ragobat,
davlat bargarorligi va ijtimoiy ong evolyutsiyasini tushunishda ham dolzarbligini

https://journalss.org/index.php/trt 49-to’plam_1-gism_Noyabr-2025 76


https://journalss.org/index.php/trt

Ta'limda ragamli texnologiyalarni tadbiq etishning zamonaviy tendensiyalari va rivojlanish omillari

yo‘qotgani yo‘q. Shu o‘rinda aytish joyizki, tadqiqotlarimizda Ibn Xaldunning
asabiyya hagidagi nazariyasi jamiyat hayoti, siyosiy hokimiyat va tarixiy
o‘zgarishlarning ichki mexanizmlarini tushuntirib berishga garatilgan juda yuksak
iImiy konsepsiya eknligini izohlaydi. U ijtimoiy birdamlikni dinamik tushuncha
sifatida talgin qilib, uning shakllanishi, yuksalishi va yemirilishini tarixiy jarayonning
o‘zagi sifatida ko‘rsatadi. Shunday qilib, asabiyya konsepsiyasi nafagat Sharq falsafiy
an’anasi uchun, balki umumjahon tarix falsafasi va sivilizatsiya nazariyalari uchun
ham muhim metodologik asos bo‘lib qolmoqda

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. Mou Xaaayn. Mykagauma. baiipyt: [lap an-Kyry6 an-Mnmuits, 2005. b. 45-67.

2. ®omuna /I. B. Baacts u rocygapcrso B pusocopuu Uo6n Xaabayna. Mocksa,
2003. Ctp. 16-29.

3. Baali, F. Society, State, and Urbanism: Ibn Khaldun’s Sociological Thought.
SUNY Press, 1988. p. 54-71.

4. Rosenthal, F. Ibn Khaldun: The Mugaddimah — An Introduction to History.
Princeton University Press, 1967. p. 89-112,

5. MacynoB A. 161 XanayHHUHT mxTuMouid dancadacu. TomkeHT: AkagemMHamip,
2019. b. 130-158.

6. Gellner, E. Muslim Society. Cambridge University Press, 1981. p. 43-56.

7. Arnold, T. The Preaching of Islam. London: Constable, 1913. p. 92-110.

https://journalss.org/index.php/trt 49-to’plam_1-gism_Noyabr-2025 77


https://journalss.org/index.php/trt

