
   Ustozlar uchun                           pedagoglar.org 

86-son  4–to’plam  Dekabr-2025                  Sahifa:  55 

ОБРАЗЫ И СУДЬБЫ ПОМЕЩИЧЬЕЙ РУСИ В БИОГРАФИИ И 

ТВОРЧЕСТВЕ Н.В. ГОГОЛЯ. 

 

Вахидова Нигора Абдузугуровна 

преподаватель кафедры русского языка и литературы  

Самаркандского государственного педагогического института; 

Ахтамова Шахзода 

студентка 3 курса факультета языков 

 Самаркандского государственного педагогического института. 

 

Аннотация. Данная статья посвящена анализу образов и исторических судеб 

помещичьей Руси в творческом наследии и биографии Н. В. Гоголя. Автор исследует 

специфику гоголевского видения дворянского сословия как особой духовной и 

социальной общности, переживающей эпоху нравственного упадка и стагнации. В 

работе рассматривается галерея типов из поэмы «Мертвые души» — от Манилова 

до Плюшкина — как этапы деградации человеческой души, а также образы 

«старосветских помещиков», воплощающих идиллию угасающего патриархального 

мира. Особое внимание уделяется религиозно-нравственным исканиям Гоголя в 

поздний период жизни и его попыткам найти путь к возрождению помещичьего 

уклада через идею идеального хозяина.  

Ключевые слова: Н. В. Гоголь, помещичья Русь, «Мертвые души», 

«Старосветские помещики», деградация души, патриархальный быт, духовное 

возрождение, Манилов, Плюшкин. 

Творческая биография Николая Васильевича Гоголя неразрывно связана с 

осмыслением феномена помещичьей жизни, которая для него была не просто 

социальной реальностью, но и метафизическим пространством русской души. 

Выросший в атмосфере малороссийского хутора, Гоголь с детства впитал эстетику 

и ритм поместного быта, что позволило ему впоследствии стать самым 

проницательным и беспощадным бытописателем дворянской Руси. Однако его 



   Ustozlar uchun                           pedagoglar.org 

86-son  4–to’plam  Dekabr-2025                  Sahifa:  56 

взгляд на помещиков никогда не был плоским: он видел в этом укладе и 

трогательную прелесть уходящей патриархальности, и пугающую пустоту 

духовного «прореха на человечестве». Исследование позволяет проследить, как 

Гоголь трансформирует бытовое описание в метафизическое размышление о судьбе 

России, где помещичья Русь становится зеркалом духовного состояния всей нации. 

Стратегия Гоголя заключалась в том, чтобы через предельное внимание к 

деталям — к запахам, интерьерам, кулинарным пристрастиям — обнажить скрытые 

процессы омертвения духа, которые он считал главной трагедией своего времени. 

Помещичья Русь в его произведениях предстает как мир, замерший в ожидании 

преображения или окончательного распада. Для Гоголя судьба помещика была 

неразрывно связана с судьбой земли и крестьянина, и именно в этом сословии он 

надеялся увидеть ту силу, которая сможет стать опорой для национального 

возрождения. Расширение темы поместного дворянства от комических зарисовок в 

ранних рассказах до грандиозного философского полотна в «Мертвых душах» 

отражает эволюцию самого писателя, искавшего ответ на вопрос: возможна ли 

живая душа в мире, захваченном вещностью и апатией? 

Образ помещичьей Руси у Гоголя начинается с ностальгической идиллии в 

повести «Старосветские помещики». Здесь автор рисует мир, максимально 

удаленный от тревог цивилизации, где жизнь Товстогубов сводится к бесконечному 

циклу гастрономических удовольствий и взаимной нежности. Гоголевская стратегия 

здесь двояка: он искренне любуется чистотой и простотой этих «детей природы», но 

в то же время подчеркивает их полную духовную неподвижность. Это «жизнь 

растений», лишенная высшей цели, которая, несмотря на всё свое обаяние, 

оказывается бессильной перед лицом смерти, обнажая хрупкость патриархального 

мира. В поэме «Мертвые души» Гоголь переходит к системному анализу 

помещичьего сословия, выстраивая иерархию духовного распада (1. 12). Первый тип 

в этой галерее — Манилов, воплощающий пустую мечтательность и отсутствие 

воли. Его усадьба — это храм бесплодных фантазий, где «беседка с плоским 

зеленым куполом» символизирует оторванность от реальности. Маниловщина у 



   Ustozlar uchun                           pedagoglar.org 

86-son  4–to’plam  Dekabr-2025                  Sahifa:  57 

Гоголя — это первая стадия омертвения души, когда доброта превращается в 

приторную фальшь, а жизнь подменяется бессмысленными прожектами, не 

ведущими ни к какому действию. 

Следующим этапом деградации становится Коробочка, в образе которой Гоголь 

запечатлел «дубинноголовость» и ограниченность. Её мир сужен до размеров 

собственного сундука и хозяйственного двора. Если Манилов парит в облаках, то 

Коробочка намертво привязана к земле и вещам. Её стратегия жизни — накопление 

ради накопления, полное отсутствие интереса к чему-либо, кроме выгоды. 

Помещичья Русь в её лице предстает как мир мелочной корысти, где человек теряет 

масштаб личности, превращаясь в механического хранителя ненужного хлама (6. 

63). Ноздрев представляет собой иной лик помещичьего хаоса — безудержную, 

бессмысленную энергию, лишенную созидательного начала. Его усадьба заброшена, 

а внимание разбросано между псами, картами и враньем. Гоголь показывает, что 

такая «широкая натура» без внутреннего стержня превращается в разрушительную 

силу. В образе Ноздрева автор фиксирует распад моральных норм внутри сословия, 

где понятия о чести и соседстве подменяются наглостью и бесшабашностью, 

ведущей к социальной и личной катастрофе. 

Собакевич в этой системе образов олицетворяет физическую мощь и 

материальную крепость, лишенную малейшего признака одухотворенности. Его 

мир — это мир тяжелых вещей, где каждый стул словно говорит: «Я тоже 

Собакевич!» (2. 138). Гоголевская стратегия здесь направлена на демонстрацию 

цинизма: Собакевич видит в людях только их рыночную стоимость или физическую 

пользу. Помещичья Русь в его лице — это мощная, но грубая животная сила, которая 

ненавидит просвещение и видит в ближнем только препятствие или объект для 

обмана. 

Вершиной гоголевского анализа становится Плюшкин — «прореха на 

человечестве». В нем процесс омертвения души достигает абсолюта: он теряет даже 

социальные и семейные связи, превращаясь в бесполое существо, собирающее 

мусор. Плюшкин — это финальная стадия скупости, которая убивает не только 



   Ustozlar uchun                           pedagoglar.org 

86-son  4–to’plam  Dekabr-2025                  Sahifa:  58 

чувства, но и само хозяйство. На его примере Гоголь показывает, что помещичий 

уклад, лишенный любви и живого общения, неизбежно ведет к полному 

саморазрушению, где богатый владелец тысяч душ умирает в нищете духа. 

Биографически Гоголь остро переживал упадок помещичьей Руси, что отразилось в 

его переписке и «Выбранных местах из переписки с друзьями». Во втором томе 

«Мертвых душ» он предпринял попытку создать образ «идеального помещика» 

Костанжогло. Его стратегия здесь изменилась: он хотел показать, что спасение 

сословия — в рациональном труде, любви к земле и христианском отношении к 

крестьянину (3. 56). Однако Гоголь-художник столкнулся с сопротивлением 

материала: живые образы «мертвых душ» оказались убедительнее, чем 

искусственно созданный идеал, что привело к сожжению рукописи. 

Трагедия гоголевской помещичьей Руси заключается в осознании 

невозможности возврата к старому и страхе перед бездуховным будущим. Писатель 

понимал, что дворянство как правящее сословие утратило свою миссию хранителя 

культуры и веры. Его образы помещиков — это не сатира в чистом виде, а горький 

плач по человеку, который позволил «пошлости пошлого человека» овладеть своей 

душой. Гоголь оставил нам панораму помещичьего мира как великое 

предостережение о том, что любая материальная стабильность без внутреннего 

горения превращается в кладбище живых мертвецов. 

Подводя итог, можно утверждать, что образы помещичьей Руси в творчестве Н. 

В. Гоголя стали фундаментом для понимания глубинных кризисов русского 

национального характера. Писатель сумел создать не просто социальные портреты, 

а вневременные архетипы человеческих слабостей и пороков. Главный 

философский итог гоголевского исследования заключается в том, что благополучие 

сословия зависит не от количества крепостных душ или плодородности земель, а от 

состояния души самого владельца. Помещичья Русь в его произведениях — это 

гигантская лаборатория духа, в которой проверяется способность человека 

противостоять тлену и обыденности (4. 322). Развернутое значение его творчества 

проявляется в том, что Гоголь первым указал на «овеществление» человека как на 



   Ustozlar uchun                           pedagoglar.org 

86-son  4–to’plam  Dekabr-2025                  Sahifa:  59 

главную угрозу цивилизации. Маниловщина, ноздревщина и плюшкинство стали 

терминами, обозначающими не только помещичьи типы, но и вечные формы 

душевного паралича. Гоголевская стратегия обличения через смех и слезы имела 

целью не разрушение сословия, а его очищение через покаяние и осознание своей 

ответственности. Он верил, что даже самая «омертвевшая» душа способна к 

воскресению, если найдет в себе силы признать свое падение. В современном 

контексте наследие Гоголя остается актуальным как никогда, напоминая о важности 

духовного стержня в человеке. Его помещики — это зеркало, в которое должен 

заглянуть каждый, чтобы не превратиться в «прореху на человечестве». Мы видим, 

что заложенные Гоголем традиции критического анализа реальности и поиска 

идеала продолжают питать русскую культуру. Творчество Гоголя — это вечный 

призыв к пробуждению души, к борьбе с внутренней пустотой, без которой 

невозможно созидание ни крепкого хозяйства, ни великого государства.  Особую 

роль в стратегии Гоголя играет детальное описание «вещного мира» помещичьих 

усадеб, который становится прямым продолжением и зеркалом душ их владельцев 

(5. 474). В художественном пространстве «Мертвых душ» неодушевленные 

предметы наделяются почти человеческими свойствами, в то время как сами 

помещики, напротив, утрачивают человеческий облик, срастаясь со своим бытом. 

Интерьер дома Собакевича с его массивной, неуклюжей мебелью или 

беспорядочные кучи хлама в кабинете Плюшкина — это не просто декорации, а 

летопись духовного оцепенения сословия. Гоголь показывает, как помещичья Русь 

постепенно превращается в мир мертвых вещей, которые переживают своих хозяев 

и замещают собой живое человеческое общение. Быт в понимании писателя 

перестает быть тихой гаванью и превращается в «тину мелочей», которая засасывает 

личность, лишая её стремления к небу и превращая жизнь помещика в 

бессмысленное функционирование среди накопленного имущества. Таким образом, 

через материальную избыточность или запустение Гоголь транслирует идею о том, 

что помещичий уклад без духовного содержания неизбежно вырождается в пустую 

оболочку, где вещи становятся важнее людей. 

 



   Ustozlar uchun                           pedagoglar.org 

86-son  4–to’plam  Dekabr-2025                  Sahifa:  60 

                          Список использованной литературы: 

1. Гоголь, Н. В. Полное собрание сочинений : в 14 т. — М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 

1937–1952. 

2. Набоков, В. В. Николай Гоголь / В. В. Набоков ; пер. с англ. Е. Голышевой. — М. 

: Независимая газета, 1999. — 138 с. 

3. Бахтин, М. М. Рабле и Гоголь  М. М. Бахтин // Вопросы литературы и эстетики. 

— М. : Художественная литература, 1975. 

4. Белый, А. Мастерство Гоголя / Андрей Белый. — М. : ГИХЛ, 1934. — 322 с. 

5. Манн, Ю. В. Поэтика Гоголя. Вариации к теме / Ю. В. Манн. — М. : Coda, 1996. 

— 474 с. 

6. Лотман, Ю. М. О «Хлестакове» / Ю. М. Лотман // В школе поэтического слова: 

Пушкин. Лермонтов. Гоголь. — М. : Просвещение, 1988. 

 

  


