
 

ilmiy –amaliy anjuman 

301 
 

РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ АРТЕФАКТИВНОГО КОДА В 

ФРАЗЕОЛОГИЧЕСКИХ СИСТЕМАХ РУССКОГО И 

УЗБЕКСКОГО ЯЗЫКОВ 

 

Доктор (PhD): Абдупаттаев Хасанбой Абдурахмонович 

Магистрант КГУ: Эркаева Гуласал Равшанбек кизи 

 

Аннотация. В статье анализируется феномен артефактивного кода в 

фразеологических единицах русского и узбекского языков. 

Артефактивный код как культурный маркер представляет собой 

семантические элементы фразеологизмов, связанные с предметными 

объектами (артефактами), отражающими традиционную материальную 

культуру народа. Методологически исследование опирается на 

лингвокультурологический подход, включающий идентификацию, 

классификацию и сопоставление фразеологизмов двух языков. Основные 

результаты выявляют типы и функции артефактивных компонентов, 

демонстрируют их специфику в национально-культурной картине мира и 

дают сравнительно-типологическую оценку.  

Ключевые слова: фразеология, артефактивный код, культура, 

лингвокультурология, русская фразеология, узбекская фразеология, 

культурные коды, фраземы. 

Фразеологизмы традиционно рассматриваются как особый пласт 

лексической системы языка, характеризующийся устойчивостью, 

воспроизводимостью и семантической целостностью. Как отмечает В. Н. 

Телия, значение фразеологической единицы, как правило, не сводимо к 

сумме значений её компонентов, поскольку формируется на основе 



 

ilmiy –amaliy anjuman 

302 
 

образного переосмысления и культурно обусловленных ассоциаций [4, с. 

15]. В этом смысле фразеология представляет собой один из наиболее 

информативных уровней языка с точки зрения отражения коллективного 

опыта и ценностных установок носителей культуры. 

В рамках лингвокультурологического подхода фразеологические 

единицы интерпретируются не только как языковые знаки, но и как 

носители культурных смыслов, закреплённых в наивной картине мира. 

По мнению Е. В. Мякишева, именно фразеология аккумулирует 

«культурную память народа», сохраняя следы традиционного быта, 

социальных норм и символических представлений [3, с. 228]. Одним из 

значимых компонентов этого культурного содержания выступает 

артефактивный код, который репрезентирует предметный мир культуры 

и отражает способы осмысления материальной реальности в языке. 

Артефактивный код проявляется через фразеологические 

компоненты, обозначающие предметы материальной культуры, элементы 

быта, орудия труда, одежду, утварь и иные артефакты, обладающие 

культурной значимостью. Как указывает A. В. Жуков, подобные 

элементы функционируют как семиотические маркеры национально-

культурной специфики, позволяя реконструировать особенности 

мировосприятия языкового коллектива [2, с. 112]. В сопоставительном 

аспекте анализ артефактивного кода приобретает особую значимость, 

поскольку позволяет выявить как универсальные, так и этнокультурно 

обусловленные способы концептуализации действительности. 

Целью настоящего исследования является выявление и 

сопоставление специфики артефактивного кода в русской и узбекской 

фразеологии, а также описание особенностей его функционирования в 

системе устойчивых выражений и его роли в репрезентации культурного 

опыта соответствующих народов. 



 

ilmiy –amaliy anjuman 

303 
 

Проблема фразеологизма как языковой и культурной единицы 

получила всестороннее освещение в трудах отечественных и зарубежных 

лингвистов. В работах А. А. Ергазиной фразеологические единицы 

определяются как устойчивые сочетания слов с переосмысленным 

значением и особой экспрессивностью, что делает их важным объектом 

семантического анализа [1, с. 45]. Современные исследования дополняют 

данное понимание акцентом на культурную обусловленность 

фразеологического значения. 

В лингвокультурологии фразеологизмы рассматриваются как 

своеобразные микротексты, в которых зафиксированы культурные коды 

и стереотипы. По мнению В. Н. Телии, фразеологическая единица 

представляет собой «культурный знак», соединяющий языковую форму и 

внеязыковое знание о мире [4, с. 47]. В этом контексте понятие 

культурного кода интерпретируется как исторически сформировавшаяся 

система символов и ценностей, реализуемая посредством языковых 

средств и отражающая коллективный опыт социума. 

Особое место в системе культурных кодов занимает артефактивный 

код, связанный с репрезентацией предметного мира культуры. 

Исследователи подчёркивают, что артефакты, включённые в состав 

фразеологизмов, выполняют не только номинативную, но и 

символическую функцию, актуализируя социальные, этические и 

аксиологические смыслы. Как отмечает Д. Ф. Гайбуллаева, 

артефактивный код позволяет проследить, каким образом материальная 

культура преобразуется в знаковую и закрепляется в языковом сознании 

[5, с. 61]. 

В русской фразеологии артефактивный код часто реализуется через 

образы предметов повседневного быта, орудий труда и объектов 

социальной практики, которые в процессе исторического развития 

приобретают переносные значения. В узбекской фразеологии артефакты 



 

ilmiy –amaliy anjuman 

304 
 

также играют значимую роль, однако их семантика тесно связана с 

традиционным укладом жизни, коллективными формами бытия и 

семейно-родовыми ценностями. Сопоставительные исследования в 

данной области показывают, что при различии предметной базы 

артефактивного кода его семиотические функции во многом совпадают, 

что подтверждает универсальный характер механизмов 

фразеологической образности при сохранении национально-культурной 

специфики. 

Анализ фактического материала показывает, что в русском языке 

артефактивный код в фразеологии широко представлен устойчивыми 

выражениями, включающими названия предметов материальной 

культуры, связанных с традиционным бытом, ремеслом и повседневной 

практикой. Так, фразеологизм бить баклуши опирается на предметно-

производственную реалию (деревянные заготовки), утратившую 

актуальность в современной культуре, но сохранившуюся в языковом 

сознании как символ праздности и бездействия. Аналогично, 

выражение держать камень за пазухой использует образ простого 

физического предмета – камня для метафорического обозначения 

скрытой враждебности и эмоционального напряжения. 

В узбекской фразеологии артефактивный код также активно 

задействован, однако его наполнение отражает иные культурно-бытовые 

реалии. Устойчивые выражения с компонентами табақ (блюдо), қозон 

(котёл), эшик (дверь), чодар (полог, навес) репрезентируют 

традиционный уклад жизни, коллективность и семейно-родовые 

ценности. Например, фразеологические конструкции, связанные с қозон, 

часто актуализируют идеи совместного труда, общего достатка или, 

напротив, разлада и разделения, что отражает центральную роль 

домашнего очага в узбекской картине мира. Таким образом, в обоих 

языках артефактивные компоненты выступают важным источником 



 

ilmiy –amaliy anjuman 

305 
 

образности, однако их конкретный предметный состав определяется 

национально-культурной спецификой. 

Артефактивные компоненты в составе фразеологических единиц 

выполняют прежде всего номинативную функцию, фиксируя в языковом 

знаке предметы материальной культуры, значимые для носителей языка. 

При этом предметная номинация редко сохраняет буквальное значение, а 

служит основой для формирования вторичного, переносного смысла. Так, 

конкретный объект быта становится знаком более абстрактных понятий – 

социального поведения, эмоционального состояния, моральной оценки. 

Не менее важной является оценочная функция артефактивного кода. 

В русском языке предметные компоненты нередко участвуют в 

формировании негативной или иронической оценки разбить в пух и прах, 

сесть в калошу, тогда как в узбекской фразеологии артефакты чаще 

задействованы для выражения нормативных и этических установок, 

связанных с гостеприимством, уважением и коллективной 

ответственностью. В обоих случаях предмет выступает как культурный 

символ, позволяющий компактно и экспрессивно передать отношение 

говорящего к ситуации или человеку. 

Сопоставление русской и узбекской фразеологии позволяет выявить 

как общие, так и различающиеся черты функционирования 

артефактивного кода. Общим является сам принцип метафоризации: 

предмет материального мира переосмысливается и используется для 

описания нематериальных сфер – эмоций, социальных отношений, 

моральных качеств. В обоих языках артефакты служат основой для 

создания наглядных, легко узнаваемых образов, закреплённых в 

коллективном языковом сознании. 

Различия проявляются прежде всего в выборе самих предметов и в 

аксиологической направленности фразеологизмов. Русская фразеология 

чаще актуализирует предметы, связанные с индивидуальной 



 

ilmiy –amaliy anjuman 

306 
 

деятельностью, трудом или его отсутствием, а также с конфликтными и 

скрытыми эмоциональными состояниями. Узбекская же фразеология в 

большей степени ориентирована на предметы домашнего и 

общественного пространства, отражающие ценности совместности, 

традиции и социального согласия. Таким образом, при сходстве 

семиотических механизмов артефактивный код в каждом языке 

репрезентирует специфическую модель мира, обусловленную 

историческим опытом и культурными приоритетами соответствующего 

языкового сообщества. 

Артефактивный код выступает значимым культурным маркером в 

фразеологии, отражая предметный опыт народа. В устойчивых 

выражениях русского языка предметные компоненты усиливают 

культурную специфику фразеологизмов и фиксируют историческую 

символику предметов. Сопоставительный анализ русских и узбекских 

фразеологизмов выявляет общие функции культурных кодов и различия, 

обусловленные особенностями материальной и социальной культуры 

каждого народа.  

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 

1. Ергазина А.А. Фразеологизм как микротекст и выражение культурного 

кода народа // Лингвистика и культура. — 2022. — С. 45–58.  

2. Жуков А.В., Жуков В.П. Лексико-фразеологический словарь русского 

языка. — М.: АСТ, Астрель, 2010. — 704 с.  

3. Мякишева Е. В. Коды культуры в эстетической сфере человека (по 

данным русского языка) // Знание. Понимание. Умение. — 2009. — № 3. 

— С. 228–232.  

4. Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, прагматический, 

лингвокультурологический аспекты. — М.: Языки русской культуры, 

1996. — 334 с.  



 

ilmiy –amaliy anjuman 

307 
 

5. Gaybullayeva D.F. Phraseological units as national-cultural specifics of the 

English and Uzbek languages // CyberLeninka. — 2022. — С. 112–127.  

 


