va Fan: 21-asr Yondashuvlari
ilmiy —amaliy anjuman

“LISON UT-TAYR” DOSTONIDA FAQRU FANO VODIYSI
TAVSIFI

Shokirova Ruhsorabonu Dilshodjon qizi
Farg‘ona davlat universiteti,
filologiya fakulteti

o‘zbek tili yo‘nalishi 3-kurs talabasi

Annotatsiya

Ushbu maqolada Alisher Navoiy ijodining yuksak namunasi bo‘lgan
“Lison ut-tayr” dostonida tasvirlangan Faqru fano vodiysining tasavvufiy-
falsafiy mohiyati tahlil qgilinadi. Asarda fano va bago tushunchalarining
mazmuni, vahdat ul-vujud g‘oyasi, dengiz va mavj, parvona va sham kabi
ramziy obrazlar orqali insonning ruhiy kamolot sari yo‘li yoritiladi. Maqolada
Faqru fano vodiysining insonni nafsdan xalos etish, o‘zlikni inkor qilish va
mutlag Haq bilan birlikka yetaklovchi eng oliy bosgich ekani ilmiy-badiiy
asosda ochib beriladi.

Kalit so‘zlar: Lison ut-tayr, Faqru fano, tasavvuf, vahdat ul-vujud,

Simurg‘, fano va baqo, ramz.

Kirish

Alisher Navoiy ijodida tasavvufiy-falsafiy qarashlar alohida o‘rin tutadi.
Uning “Lison ut-tayr” dostoni inson ruhiy kamolotining bosqichlarini ramziy
timsollar orgali yorituvchi yetuk asarlardan biridir. Dostonda qushlar obrazi

orqali soliklarning Haq sari safar yo‘li tasvirlanadi. Ushbu safarning eng oliy

va so‘nggi bosqichi Faqru fano vodiysi bo‘lib, u insonning o‘zlikdan kechib,




a Zamonaviy Taraqqiyot n
va Fan: 21-asr Yondashuvlari
ilmiy —amaliy anjuman
mutlag haqgigat bilan birlashuvini ifodalaydi.Alisher Navoiy Sharg mumtoz
adabiyoti va tasavvuf tafakkurining eng yirik namoyandalaridan biri sifatida
inson, borlig va ilohiy hagigat masalalarini chuqur falsafiy-badiiy talgin etgan
mutafakkirdir. Uning asarlarida tasavvuf nafagat diniy-ma’rifiy yo‘nalish
sifatida, balki insonni axloqgiy va ruhiy kamolot sari yetaklovchi mukammal
ta’limot sifatida namoyon bo‘ladi. Aynigsa, “Lison ut-tayr” dostoni bu
garashlarning eng yuksak badiiy ifodasi bo‘lib, unda inson ruhining Haqqa
yetish yo‘li ramziy timsollar orqali keng va teran yoritilgan. “Lison ut-tayr”
dostoni Farididdin Attorning “Mantiq ut-tayr” asari an’analariga tayangan
holda yaratilgan bo‘lsa-da, Navoiy unda mustaqil falsafiy xulosalar, chuqur
tasavvufiy talginlar va turkiy adabiyotga xos badiiy uslubni namoyon etadi.
Doston qushlar timsolida insonlarni, ularning ichki kurashi, shubha va
qo‘rquvlari, orzu va intilishlarini tasvirlaydi. Har bir qush ma’lum bir insoniy
xususiyat, nafsiy illat yoki ruhiy holatni ifodalaydi. Dostonda Haqga yetishish
yo‘li yetti vodiy orqali tasvirlanadi: Talab, Ishq, Ma’rifat, Istigno, Tavhid,
Hayrat va Fagru fano. Ushbu vodiylar insonning tashqi bilimdan ichki idrokka,
ko‘rinishdan mohiyatga, ko‘plikdan birlikka tomon bosqichma-bosgich
yuksalishini ifodalaydi. Bu yo‘l oddiy emas, balki mashaqqatli, sabr va
fidoyilik talab etuvchi ruhiy sayrdir. Navoiyning ushbu asarida ana shu yetti
vodiy ichida eng murakkab va oliy bosqgich sanalgan Faqru fano vodiysi alohida
tadqiq etiladi. Chunki aynan shu bosqichda inson o‘zligini butunlay inkor etib,
Haq vujudida yo‘q bo‘lish orqali haqiqiy borliq — baqoga erishadi. Fagru fano
tushunchasini tahlil gilish Navoiy tasavvufiy dunyogarashining mohiyatini
ochib berish, uning inson va borlig hagidagi falsafiy garashlarini chuqurroq

anglash imkonini beradi.
Fagru fano vodiysining mohiyati

Faqru fano vodiysi tasavvuf ta’limotida solik bosib o‘tadigan eng so‘nggi

va eng murakkab bosgich sanaladi. Navoiy bu vodiyga yetgan inson holatini




va Fan: 21-asr Yondashuvlari
ilmiy —amaliy anjuman
xomushlik, gunglik, kar va behushlik orgali ifodalaydi. Bu belgilar insonning

idrokdan mahrum bo‘lishini emas, balki ilohiy haqiqat oldida aql va til ojiz
golishini anglatadi. Shoir Faqgr tushunchasini moddiy gashshoqlik sifatida
emas, balki ma’naviy ehtiyoj holati sifatida talqin etadi. Faqir — Haqdan o‘zga
hech narsaga egalik da’vosini gilmaydigan, barcha borligini Yaratganga
topshirgan kishidir. Fano esa insonning shaxsiy “men”idan, nafs va kibrdan voz
kechib, Haq irodasida yo‘q bo‘lishidir. Aynan shu yo‘q bo‘lish orqali inson
haqiqiy borlig — bagoga erishadi. Faqru fano vodiysi — yetti vodiyning eng
murakkab va yuksak darajasi hisoblanadi. Bu vodiyda inson uchun xomushlik,
gunglik, kar va behushlikdan boshga hol golmaydi. Navoiy bu orgali ilohiy
haqiqat qarshisida aql, so‘z va hissiyotlar ojiz qolishini ta’kidlaydi. Bu hol
johillik emas, balki ilohiy idrokning eng yuksak nuqtasidir. Shoir Faqr
tushunchasini moddiy kambag‘allik sifatida emas, balki o‘zini mutlaq
ehtiyojda, Haq oldida hech narsaga ega emas deb bilish tarzida talgin giladi.
Fano esa insonning “men” degan da’vosidan, nafs va kibrdan butunlay xalos
bo‘lishidir. Shu bois, Navoiy nazarida haqiqiy boqiylik fagat fano orqali qo‘lga
Kiritiladi.
Dengiz va mavj ramzi

Dostonning eng kuchli falsafiy ramzlaridan biri dengiz va mavj timsolidir.
Navoiy Hag vujudini cheksiz va tubsiz dengizga, mavjudotlarni esa uning
yuzida paydo bo‘lib, yana yo‘qolib ketuvchi mavjlarga qiyoslaydi. Mavjlar
rang-barang, go‘zal va xilma-xil ko‘rinsa-da, ularning barchasi vaqtinchalikdir
va asl manba — dengizsiz mavjud bo‘la olmaydi. Bu ramz orqali shoir vahdat
ul-vujud g‘oyasini ilgari suradi. Ya’ni, borligning asl egasi va yagona haqiqiy
mavjudlik Hagdir. Olamdagi barcha shakllar, jumladan inson, tabiat hodisalari,
osmon jismlari va tirik mavjudotlar Hag vujudining vaqgtinchalik tajallilaridir.
Shu bois, ular mustaqil va boqgiy emas. Dostonda Haq vujudi cheksiz dengizga,

mavjudotlar esa uning yuzidagi mavjlarga giyoslanadi. Dengiz — mutlagq,




a Zamonaviy Taraqqiyot “
va Fan: 21-asr Yondashuvlari
ilmiy —amaliy anjuman
boqiy va o‘zgarmas haqiqat bo‘lsa, mavjlar — vaqtinchalik, foniy va shakliy
mavjudlikdir. Mavj bor bo‘lib ko‘rinsa-da, u dengizdan mustaqil emas. Xuddi
shuningdek, bu olamdagi barcha mavjudotlar Hagdan ajralgan holda mustagqil
vujudga ega emas. Navoiy bu ramz orgali vahdat ul-vujud g‘oyasini ilgari
suradi. Ya’ni, Haqdan o‘zga barcha narsalar foniy bo‘lib, fagat U mutlaq

boqiydir. Inson, sulton, faylasuf, olim, valiy va hatto payg‘ambarlar ham Haq

vujudining mavjlari sifatida talgin gilinadi.
“Boqiy bo‘lish uchun foniy bo‘l” g‘oyasi

“Lison ut-tayr” dostonida Navoiy ilgari surgan asosiy g‘oyalardan biri —
boqiylikka fano orqali yetishishdir. Shoirning ta’kidlashicha, inson o‘zini
mustaqil mavjud deb bilishdan voz kechmas ekan, Haq visoliga yetolmaydi. Bu
yerda fano jismoniy yo‘q bo‘lish emas, balki ma’naviy poklanish, nafs va
kibrni tark etishdir. Haqdan o‘zga barcha narsalar o‘tkinchi bo‘lib, hatto eng
ulug® zotlar — payg‘ambarlar, valiylar va podshohlar ham vaqtinchalik shakl
sifatida talgin gilinadi. Fagat Haqning o°‘zi mutlaq boqiydir. Inson o°zligini
foniy gilgandagina ana shu bogiylikdan ulush ola boshlaydi. Dostonning
markaziy falsafiy xulosalaridan biri shuki: agar inson bogiylikka erishmoqchi
bo‘lsa, avvalo o‘zligini foniy qilishi lozim. Bu yerda jismoniy yo‘qolish emas,
balki nafs, kibr va o‘zlikdan voz kechish nazarda tutiladi. Haqdan o‘zga barcha

narsa o‘tkinchi bo‘lib, mutlaq borliq faqat Haqqa xosdir.
Hikoyatlar orqali g‘oyaning ochilishi

Navoiy Fagru fano mohiyatini ochishda badiiy hikoyatlardan keng
foydalanadi. Shayx Abul Abbos Qassob Omiliy hagidagi hikoya fano
maqomining yorqin namunasi hisoblanadi. Shayxning o‘z soqolini qurbon
gilishga tayyorligi — uning nafs va obro‘-e’tibordan butunlay voz kechganini
bildiradi. Bu hol tasavvufda komillik belgisi sanaladi. Parvona va sham

hikoyati esa ishq va fano g‘oyasini yanada chuqurroq ochadi. Sham — ilohiy




a Zamonaviy Taraqqiyot “
va Fan: 21-asr Yondashuvlari
ilmiy —amaliy anjuman
nur, parvona esa oshiq ramzidir. Parvona shamga yetishish yo‘lida kuyadi va
aynan shu kuyish orgali hagigatni anglaydi. Navoiy bu orgali Hagni bilish so‘z
bilan emas, balki ichki tajriba va fano orqali amalga oshishini ta’kidlaydi.
Navoiy Fagru fano mohiyatini ochishda hikoyatlardan mahorat bilan
foydalanadi. Shayx Abul Abbos Qassob Omiliy hagidagi hikoyatda shayxning
0‘z soqolini qurbon qilishga tayyorligi uning fano magomiga yetganini
ko‘rsatadi. Bu hol fano — o°zlikni butunlay yo*‘q qilish orqali boshqalarni ham
kamolga yetkazish qudratiga ega ekanini anglatadi. Xuddi shuningdek, parvona
va sham hikoyati tasavvuf adabiyotida mashhur ramzlardan biridir. Sham —
Haq nuri, parvona esa oshiq timsolidir. Parvona shamga yetishish uchun kuyadi
va aynan kuyish orqali haqiqatni anglaydi. Navoiy bu orqali hagigatni so‘z

bilan emas, fagat tajriba va fano orqali bilish mumkinligini ta’kidlaydi.
Qushlarning oxirgi manzilga yetishi

Dostonda yuz minglab qushlardan faqat o‘ttiztasi oxirgi manzilga yetib
keladi. Bu hol Haq yo‘lining nihoyatda mashaqqatli ekanini va bu yo‘Ini fagat
sabr, ixlos va fano egalarigina bosib o‘ta olishini anglatadi. Qushlarning holdan
toygan, parchalangan va o‘zlikdan butunlay chiqgan holati ularning fano
maqgomiga yetganini ramziy tarzda ifodalaydi. Ular Simurg* dargohiga yetgach,
aslida izlaganlari o‘zlarining ichki mohiyati ekanini anglaydilar. Bu esa inson
o‘zini anglash orqali Haqni tanishi mumkinligi hagidagi tasavvufiy xulosani
mustahkamlaydi. Dostonda yuz minglab qushlardan faqat o‘ttiztasi oxirgi
manzilga yetib keladi. Bu hol Haq yo‘lining nihoyatda mashaqqatli ekanini va
fagat sabr, fano va ixlos egalari bu manzilga yetishini anglatadi. Qushlarning
holdan toygan, o‘zlikdan butunlay chiqgan holati ularning fano maqomiga

yetganini ifodalaydi.

Xulosa




a Zamonaviy Taraqqiyot n
va Fan: 21-asr Yondashuvlari
ilmiy —amaliy anjuman

Alisher Navoiy “Lison ut-tayr” dostonida Faqru fano vodiysi orqali
insonni o‘zini tanishga, nafsdan voz kechishga va Haqgqa yuzlanishga
chorlaydi. Shoir nazarida haqgiqiy kamolot — o‘zlikni yo‘qotish orqali mutlaq
borligni topishdir. Faqru fano vodiysi inson ruhiy yuksalishining eng oliy
bosqichi bo‘lib, u ilohiy haqiqat bilan birlik g‘oyasini badiiy-falsafiy jihatdan
mukammal tarzda ifodalaydi.Alisher Navoiyning “Lison ut-tayr” dostoni
tasavvufiy tafakkur va badily falsafaning yuksak namunasi bo‘lib, unda
insonning Haqga yetishish yo‘li ramziy obrazlar orqali chuqur va ta’sirchan
tarzda yoritilgan. Dostondagi yetti vodiy tizimi solikning ruhiy kamolot
bosqichlarini izchil ifodalab, insonni tashqi borligdan ichki hagigat sari
yetaklaydi. Bu bosgichlar ichida Fagru fano vodiysi eng oliy va murakkab
manzil sifatida alohida ahamiyat kasb etadi. Faqru fano vodiysida inson o‘zini
mustaqil mavjud deb bilishdan voz kechib, barcha borligning yagona manbai
— Haqg ekanini anglaydi. Bu jarayon nafs, kibr, manmanlik va dunyoviy
bog‘ligliklardan xalos bo‘lish orgali amalga oshadi. Navoiy bu holatni
“o‘zlikdan kechish orqali haqiqiy borligni topish” tamoyili bilan asoslaydi.
Shoir nazarida insonning kamoloti bilim va amal bilangina emas, balki ichki
poklanish, ixlos va fidoiylik orgali mukammallikka yetadi. Dostonda
keltirilgan dengiz va mavj, parvona va sham, qushlar va Simurg‘ kabi ramziy
timsollar Faqru fano g‘oyasining badiiy ifodasini yanada kuchaytiradi. Bu
timsollar orqali Navoiy borligning foniyligi, shakl va mazmun o‘rtasidagi farq
hamda vahdat ul-vujud g‘oyasini o‘quvchiga teran anglatadi. Xususan, fano
orqali baqoga yetish tushunchasi insonni o‘zligini inkor etishga emas, balki uni

Haq bilan uyg‘unlashtirishga da’vat etadi.

Xulosa qilib aytganda, “Lison ut-tayr” dostonidagi Faqru fano vodiysi
inson ruhiy kamolotining eng yuksak cho‘qqisini ifodalaydi. Bu vodiy Navoiy
tasavvufiy dunyogarashining markazida turib, uning inson, borliq va ilohiy
hagigat hagidagi garashlarini umumlashtiradi. Asar bugungi kunda ham

ma’naviy tarbiya, axloqiy kamolot va o‘zlikni anglash masalalarida muhim




va Fan: 21-asr Yondashuvlari
ilmiy —amaliy anjuman
manba bo‘lib xizmat qiladi. Navoiy ilgari surgan g‘oyalar zamon va makon

bilan chegaralanmay, har bir davr insoni uchun o‘z dolzarbligini saqlab

golaveradi.
Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. Navoiy, Alisher. Lison ut-tayr. — Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi

Adabiyot va san’at nashriyoti, turli nashrlar.
2. Attor, Farididdin. Mantiq ut-tayr. — Toshkent: Sharg, 2004.
3. Komilov, N. Tasavvuf. — Toshkent: Movarounnahr, 2009.

4. “H. Sulaymonov.Alisher Navoiy ijodida qushlar munozarasiga oid

asar’akademnashr1995
5. Komilov, N. Alisher Navoiy va tasavvuf. — Toshkent: Fan, 1996.

6. Rustamov, A. Navoiy ijodida badiiy tafakkur. — Toshkent: O‘qituvchi,
1987.

7. Erkinov, A. Mumtoz adabiyot poetikasi. — Toshkent: Akademnashr, 2011.




